DANUM PAMBELUM Volume 5, Nomor 2, 2025

Jurnal Teologl dan Musik Gereja Available Online at:
= https://ejournal.iaknpky.ac.id/index.php/pambelum

’\\ ISSN: 2797-684X (e); 2797-6858 (p)

Article History/Submitted: 13 May 2025/Revised: 13 November 2025/Accepted: 10 November 2025

Integrasi Allah yang Turut Menderita dalam Spiritualitas Umat Miskin:
Studi Pengalaman Iman dan Doa Jemaat HKBP Sola Gratia Berdasarkan
Teologi Jurgen Moltmann

Alan Kusuma Banjarnahor?, Riris Johanna Siagian?
Sekolah Tinggi Teologi HKBP Pematangsiantar??,
alanmarbun890@gmail.com?, ririsjohannasiagian@stt-hkbp.ac.id?

Abstract

This study explores how the concept of God who suffers in Jurgen Moltmann's theology is integrated into
the spirituality and prayer practices of the poor congregation of HKBP Sola Gratia. Moltmann asserts
that God is not distant from human suffering, but actively participates in suffering through the cross of
Christ. This study aims to analyze how this theological understanding shapes the faith experience and
prayer life of congregations facing structural poverty. The research method uses a qualitative approach
with phenomenological approach with members of the HKBP Sola Gratia congregation who experience
marginal economic conditions. Data was collected through in-depth interviews to explore narratives of
their faith experiences, prayer practices, and theological interpretations of suffering. Analysis was
conducted by identifying themes in keywords that connect the concept of a suffering God with the
congregation's spiritual resilience. The results of the study show that the understanding of God who is
in solidarity with suffering produces three main dimensions for the poor congregation: 1. Faith
experiences that acknowledge God's presence in situations of suffering, 2. The interpretation of suffering
not as punishment but as a space to encounter God, and 3. The formation of a solidarity community as
an expression of faith. This concept transforms prayer from a mere request into an expression of
communion with God who shares in their suffering. This research contributes to the development of
contextual theology relevant to the reality of poverty in Indonesia.

Keywords: spirituality; poor; suffering; jurgen moltmann; theology of the cross

Abstrak

Penelitian ini mengeksplorasi bagaimana konsep Allah yang turut menderita dalam teologi Jurgen
Moltmann terintegrasi dalam spiritualitas dan praktik doa jemaat miskin HKBP Sola Gratia.
Moltmann menegaskan bahwa Allah tidak berjarak dari penderitaan manusia, melainkan aktif
berpartisipasi dalam kesengsaraan melalui salib Kristus. Penelitian ini bertujuan menganalisis
bagaimana pemahaman teologis tersebut membentuk pengalaman iman dan kehidupan doa jemaat
yang menghadapi kemiskinan struktural. Metode penelitian menggunakan pendekatan kualitatif
dengan pendekatan fenomenologis terhadap spiritualitas anggota jemaat HKBP Sola Gratia yang
mengalami kondisi ekonomi marginal. Data dikumpulkan melalui wawancara mendalam untuk
menggali narasi pengalaman iman, praktik doa, dan interpretasi teologis mereka terhadap
penderitaan. Analisis dilakukan dengan mengidentifikasi tema-tema dalam kata kunci yang
menghubungkan konsep Allah yang turut menderita dengan resiliensi spiritual jemaat. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa pemahaman tentang Allah yang bersolidaritas dalam penderitaan
menghasilkan tiga dimensi utama bagi jemaat miskin; 1. Pengalaman iman yang mengakui kehadiran
Allah dalam situasi penderitaan, 2. Pemaknaan penderitaan bukan sebagai hukuman tetapi justru
sebagai ruang perjumpaan dengan Allah, dan 3. Pembentukan komunitas solidaritas sebagai ekspresi
iman. Konsep ini mentransformasi doa dari sekadar permohonan menjadi ekspresi persekutuan
dengan Allah yang turut merasakan derita mereka. Penelitian ini berkontribusi pada pengembangan
teologi kontekstual yang relevan dengan realitas kemiskinan di Indonesia.

Kata kunci: spiritualitas; umat miskin; penderitaan; jurgen moltmann; teologi salib
Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



https://ejournal.iaknpky.ac.id/index.php/pambelum

Integrasi Allah yang Turut Menderita... (Banjarnahor & Siagian) 158

Pendahuluan

Kemiskinan di Indonesia merupakan masalah sosial yang kompleks dan multi-
dimensi. Faktanya, data Badan Pusat Statistik (BPS) Indonesia 2025, persentase penduduk
Indonesia yang berada di garis kemiskinan (perkotaan dan pedesaan) terus bertambah
jumlahnya, dari 10,49% tahun 2016 hingga 11,05% pada September 2024 (Ismartini, 2025).
Persentase kenaikan 1,56% dari jumlah garis kemiskinan penduduk di Indonesia sebesar
285.333,956 selama 8 tahun ini menunjukkan bahwa 22,48 juta penduduk Indonesia masih
hidup di bawah garis kemiskinan, dengan angka kemiskinan yang bervariasi antar provinsi.
Daerah pedesaan, terutama di Indonesia bagian timur, menghadapi kemiskinan yang lebih
tinggi dibandingkan wilayah perkotaan. Faktor geografis, infrastruktur yang kurang
memadai, ketidakstabilan pekerjaan dan keterbatasan akses terhadap layanan dasar kerap
menjadi penyebab utama kesenjangan ini.

Kondisi kemiskinan juga berdampak pada akses terhadap pangan dan nutrisi yang
berkualitas. Meskipun Indonesia kaya akan sumber daya alam, namun acapkali masih
menemukan banyak masyarakat miskin yang mengalami kerawanan pangan. Keterbatasan
ekonomi membuat mereka harus berhemat dalam belanja makanan, sehingga seringkali
mengorbankan kualitas dan keberagaman nutrisi. Kondisi ini nantinya tentu
mengkhawatirkan akan kesehatan mereka. Kemiskinan di Indonesia juga berkaitan erat
dengan ketimpangan sosial yang semakin lebar. Stigma sosial terhadap kemiskinan juga
masih kuat, menyebabkan kesulitan mobilitas sosial ke atas bagi mereka yang berada di
bawah garis kemiskinan. Dari semuanya itu, kemiskinan mengindikasikan persoalan
kemanusiaan yang sangat serius. Nampaknya isu kemiskinan akan terus ada dan menjadi
persoalan yang tidak akan pernah hilang di dunia ini (Ishartono & Raharjo, 2024). Berbagai
upaya pemerintah Indonesia untuk mengatasi kemiskinan secara integratif sebetulnya
sudah dilakukan begitu banyak sejak tahun 1995, mulai dari dikeluarkannya Inpres Desa
Tertinggal, program pemerintah “Sustainable Development Goals” (SDGs), Peraturan
Presiden Republik Indonesia nomor 15 tahun 2010 tentang percepatan penanggulangan
kemiskinan, pembangunan infrastruktur yang lebih luas untuk memberantas kemiskinan
yang diakibatkan ketidakadilan dan masih banyak lagi, namun secara garis besar upaya ini
tidak terlalu menurunkan angka garis kemiskinan di Indonesia secara signifikan.

Dalam dimensi yang berbeda, kemiskinan tidak hanya menyangkut pada aspek
kesejahteraan fisik saja, melainkan juga menyangkut aspek rohani. Adalah Jurgen Moltmann
yang merupakan seorang teolog Jerman terkenal abad ke-20 menyebutkan bahwa dampak
terpenting yang diakibatkan oleh kemiskinan ialah menyangkut “iman maupun
spiritualitas”. Humanisasi keadaan sosial bagi orang miskin tidak serta merta hanya
mengarah pada krisis identitas, melainkan juga mengarah pada krisis iman yang tak
terelakkan. Kemiskinan seringkali menjadi ujian berat yang membentuk hubungan
seseorang dengan dimensi spiritual, khususnya ketika diperhadapkan dengan kebutuhan
dasar seperti makanan, tempat tinggal, dan kesehatan tidak terpenuhi. Menurut data BPS
tahun 2024, 9,03% penduduk Indonesia atau sekitar 25,22 juta jiwa masih hidup di bawah
garis kemiskinan dengan pengeluaran kurang dari Rp 535.547 per kapita per bulan (Pudjj,
2025). Dalam kondisi seperti ini, energi dan fokus seseorang seringkali terkuras habis untuk
sekedar bertahan hidup. Penelitian oleh Pew Research Center (2020) menunjukkan bahwa
tekanan ekonomi ekstrem berdampak signifikan terhadap praktik keagamaan: 38%
responden dalam kemiskinan ekstrem melaporkan penurunan frekuensi ibadah karena
harus bekerja tanpa henti, sementara 42% mengalami krisis spiritual akibat stres
berkepanjangan (Pew, 2020).

Tak jarang, kondisi ini membuat mereka mengalami lunturnya gairah keberimanan
mereka (spirituality crisis) sehingga menimbulkan pertanyaan eksistensial yang
mengguncang keyakinan spiritual, seperti mengapa Tuhan mengizinkan penderitaan terjadi
pada orang-orang yang tidak berdaya? Di mana kehadiran Tuhan bagi orang-orang miskin?

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja




Integrasi Allah yang Turut Menderita... (Banjarnahor & Siagian) 159

Studi dari Journal of Religion and Health (2019) menemukan bahwa individu yang
mengalami food insecurity memiliki tingkat religious struggle 2,3 kali lebih tinggi dibanding
mereka yang berkecukupan (Rehiana, 2019). Di Indonesia, data Kemensos tahun 2023
mencatat 65% keluarga miskin mengalami masalah kesehatan mental yang berkaitan
dengan kehilangan makna hidup dan keterasingan spiritual. Penelitian Prof. Kenneth
Pargament dari Bowling Green State University juga mengungkapkan bahwa 31% individu
dalam kemiskinan kronis mengalami “spiritual pain” yang ditandai dengan perasaan
ditinggalkan oleh Tuhan (Pargament, 2019).

Menanggapi persoalan tersebut, Moltmann menekankan secara khusus gagasan
tentang Allah yang ikut menderita bersama manusia. Sementara itu, para teolog
pembebasan kontemporer seperti Gustavo Gutierrez dan Leonardo Boff memahami konsep
Allah yang turut menderita sebagai refleksi kritis terhadap realitas praksis, di mana Allah
digambarkan sebagai Pribadi yang mendengar jeritan umat-Nya. Pendekatan mereka
bersifat induktif, yakni berangkat dari pengalaman penderitaan manusia menuju
pemahaman tentang Allah (“bottom-up”). Sebaliknya, Moltmann menggunakan pendekatan
deduktif, yang bergerak dari penderitaan Allah menuju penderitaan manusia (“top-down”).
Bagi Moltmann, gagasan tentang Allah yang turut menderita memiliki keunikan tersendiri
karena berakar pada kedalaman teologi trinitarian, dimana Bapa yang menderita karena
kehilangan Anak, dan Anak yang menderita karena ditinggalkan oleh Bapa (Moltmann,
1967). Pandangannya juga memiliki sistematika teologis yang utuh, menegaskan bahwa
Allah tidak sekadar berpihak pada pihak yang tertindas secara fungsional, melainkan Ia
sendiri adalah Allah yang turut menderita dalam esensi-Nya. Dengan demikian, konsep ini
menjadi lebih mudah dipahami dan dihayati, sebab penderitaan Allah menjadi dasar bagi
penderitaan manusia.

Tema kemiskinan menjadi refleksi Moltmann dalam menemukan konteks
penderitaan Allah bersama manusia. Teologi ini berusaha memahami relasi antara Allah
yang transenden dengan realitas penderitaan manusia termasuk kemiskinan. Namun,
acapkali pandangan bahwa Allah yang turut menderita bersama orang miskin dianggap
hanya sebagai ilusi ketika dihadapkan dengan realitas kemiskinan yang terus ada dan tidak
ada ujungnya. Teologi Moltmann menuai kontra dan banyak kritik. Kritik Soelle terhadap
Moltmann mengemukakan bahwa konsep Allah yang turut menderita dapat menjadi
problematik jika tidak disertai dengan politisasi penderitaan. la menyatakan bahwa
pemahaman tentang penderitaan Allah yang tidak membawa pada perlawanan terhadap
ketidakadilan justru melanggengkan status quo. Soelle menekankan konsepsi Allah yang
turut menderita bukan sekedar penghiburan spiritual, melainkan juga penting dalam
tindakan konkret melawan kemiskinan (Sarot, 2008).

Di sisi lain, penelitan Sitanggang dan Simangunsong juga menyebutkan masuknya
kapitalisme yang berpusat pada kekayaan dan kekuasaan ke dalam gereja turut melegitimasi
ketidakadilan ekonomi dengan membingkainya sebagai dari rencana ilahi yang pada
akhirnya berimbas pada eksistensi orang miskin yang kurang mendapat tempat di gereja
(Sitanggang & Simangunsong. 2023). Lebih jauh lagi, pandangan negatif mengenai teologi
kemakmuran oleh beberapa teolog modern juga turut memperburuk situasi ini, dengan
mengontraskan Allah yang turut menderita dan realitas orang miskin, sebab berkat Tuhan
seringkali dimanifestasikan dalam bentuk kesuksesan finansial dan kemakmuran material.
Implikasinya, kemiskinan dipandang sebagai tanda kurangnya iman atau ketidakberhasilan
spiritual yang cenderung dikaitkan dengan sebuah kutukan maupun hukuman.

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi dan menganalisis spiritualitas orang
miskin melalui lensa teologis Jurgen Moltmann, khususnya dalam konteks pemahaman
mengenai Allah yang turut menderita bersama umat-Nya. Eksplorasi Moltmann tidak hanya
bersifat teoretis dan teologis, tetapi juga berupaya mengungkap implikasi praktis gereja
maupun komunitas beriman terhadap orang-orang miskin. Kajian ini berusaha memahami
bagaimana konsep Allah yang turut menderita dari pemikiran Moltmann dapat memberikan

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



Integrasi Allah yang Turut Menderita... (Banjarnahor & Siagian) 160

makna, harapan, dan transformasi bagi spiritualitas mereka yang hidup dalam kemiskinan
serta mendorong aksi transformatif untuk perjuangan keadilan.

Moltmann telah memberikan kontribusi signifikan terhadap pemikiran teologis yang
berhubungan dengan masalah kemiskinan dan ketidakadilan sosial. Karya Moltmann dalam
“Theology of Hope 1964” mengembangkan kerangka teologis yang tidak hanya menangani
masalah-masalah spiritual melainkan juga secara aktif terlibat dengan realitas sosial-
ekonomi yang menindas. Pemikirannya berakar pada pengalamannya sebagai tawanan
perang selama Perang Dunia II, yang membentuk pemahaman mendalam tentang
penderitaan manusia dan pentingnya pengharapan di tengah situasi yang tampaknya tidak
memiliki harapan. Refleksi Moltmann melihat kemiskinan bukan sekadar sebagai kondisi
material, melainkan sebagai hasil dari struktur ketidakadilan yang sistematis (Moltmann,
1967).

Moltmann menekankan bahwa kemiskinan adalah manifestasi dari sistem-sistem
ekonomi dan politik yang menindas, yang bertentangan dengan kehendak Allah bagi
kehidupan yang berkelimpahan untuk semua ciptaan-Nya. Bagi Moltmann, ketidakadilan
struktural ini tidak dapat dipisahkan dari dimensi spiritual manusia, karena penindasan
ekonomi juga merupakan bentuk penindasan terhadap martabat manusia yang diciptakan
menurut gambar Allah. Untuk itu, Moltmann melihat bahwa doa dan iman harus diwujudkan
dalam tindakan-tindakan nyata untuk melawan ketidakadilan dan mengentaskan
kemiskinan (Moltmann, 1993). Baginya, teologi salib yang mewakili gambaran Allah yang
turut menderita bersama manusia bukan teologi yang dipahami secara abstrak, tetapi juga
tentang terlibat dalam perjuangan sejarah untuk keadilan dan pembebasan. Moltmann
meneladani tokoh Yesus dari Nazaret untuk menempatkan perhatian khusus terhadap orang
miskin dan tertindas dalam pengajarannya (Mat. 5:3), yang tidak hanya berbicara
penghiburan spiritual, tetapi juga transformasi sosial yang nyata.

Metode

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan fenomenologis
untuk mengeksplorasi pengalaman spiritual jemaat miskin HKBP Sola Gratia dalam konteks
teologi Jurgen Moltmann tentang Allah yang turut menderita. Pendekatan fenomenologis
dipilih karena bertujuan untuk memahami makna pengalaman hidup subjek penelitian dari
perspektif mereka sendiri (Creswell & Poth, 2018). Metode ini perlu bagi peneliti untuk
menggali secara mendalam bagaimana jemaat miskin mengalami, memaknai, dan
mengintegrasikan konsep Allah yang turut menderita dalam praktik spiritual dan kehidupan
doa mereka. Desain penelitian bersifat deskriptif-analitis, yang tidak hanya menggambarkan
fenomena tetapi juga menganalisis pola-pola makna yang muncul dari pengalaman
partisipan (Moustakas, 1994).

Tempat penelitian adalah di Gereja HKBP Sola Gratia yang beralamat di Desa Sindang
Marga, Kecamatan Bayung Lencir, Kabupaten Musi Banyuasin, Provinsi Sumatera Selatan.
Sumber data dalam penelitian ini tergambar pada tabel berikut ini.

Pendekatan Penelitian : Fenomenologis
Metode Pengumpulan Data : Wawancara
Jumlah Narasumber : 7 orang

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



Integrasi Allah yang Turut Menderita... (Banjarnahor & Siagian) 161

No Inisial Usia Jenis Pekerjaan Lama Memahami Allah yang
Kelamin Menjadi Turut Menderita
Jemaat bersama Jemaat Miskin
1 MS 52  Perempuan Ibu Rumah 3 Ya
Tangga
2 AP 45 Laki-laki Tukang 2 Ya
Bengkel
3 PM 60 Laki-laki ~ Pensiunan 3 Tidak
4 RS 38 Perempuan Pedagang 2 Ya
Sayur
Keliling
5 SR 48 Laki-laki Petani 3 Ya
6 EM 33 Perempuan  Pekerja 2 Tidak
Serabutan
7 DP 40 Laki-laki Tukang 3 Tidak
Bengkel

Tabel 1. Sumber Data Primer Penelitian
Selain sumber data primer, peneliti juga mengumpulkan data sekunder, yaitu
dokumen yang relevan dengan penelitian termasuk profil gereja HKBP Sola Gratia. Dalam
penelitian ini, hasil pengumpulan data kemudian di analisis menggunakan metode analisis
data Miles dan Huberman dengan tahapan pengolahan, penyajian dan validasi data.

Hasil dan Pembahasan

Profil Singkat Gereja HKBP Sola Gratia

Gereja HKBP Pospel Sola Gratia B-80 terletak di Desa Sindang Marga, Kecamatan
Bayung Lencir, Kabupaten Musi Banyuasin, Provinsi Sumatera Selatan dengan kode pos
30756. Gereja ini masuk dalam bagian Distrik XV Sumatera Bagian Selatan. Jarak tempuh ke
kota Palembang yang dimana Distrik berada yaitu 198 KM, dan dari kota Jambi ke HKBP
Pospel Sola Gratia B 80 Sindang Marga hanya 52 KM. Jumlah anggota jemaat tetap 11 KK (30
Jiwa) Gereja HKBP Pospel B-80 Sindang Marga ini merupakan pemekaran dari HKBP Letare
Bayung Lencir. Pada mulanya pembukaan pospel di daerah B-80 Sindang Marga diusulkan
oleh beberapa keluarga dan parhalado HKBP Letare Bayung Lencir. Keluarga Sitompul br.
Marbun (Jemaat HKBP Letare Bayung Lencir) bersama dengan keluarga Panjaitan br.
Nainggolan, Nainggolan br. Simbolon, Sipahutar br. Sinaga dan Sipahutar br. Simamora
memikirkan perlunya pembukaan peribadahan di daerah B-80 dengan pertimbangan
banyaknya umat Kristen Batak yang bekerja di daerah B-80.

Untuk itu seiring berjalannya waktu, maka atas usul dan persetujuan Pendeta Resort
HKBP Maranatha Betung: Pdt. R. Hutagalung, M.Th, maka diputuskan untuk membuka
peribadahan pertama pada tanggal 21 Agustus 2022 di rumah keluarga Sitompul br. Marbun
yang diikuti oleh Pdt. K. Hutabarat, S.Th (Pimpinan Jemaat HKBP Letare Bayung Lencir)
beserta parhalado yaitu: St. Tobing, St. Sinaga, St. Purba dan parhalado dari HKBP Syalom
Tampang Baru yaitu: St. L. Sihotang, St. M. Sitorus, St. L. Siregar, St. L. Marpaung, St. P.
Gurning, St. B. Simanungkalit, Cal. St. L. Sirait berserta dengan keluarga Panjaitan br.
Nainggolan, Nainggolan br. Simbolon, Ny. Situmeang br. Pasaribu. Pada ibadah ini juga
diangkat seorang calon penatua yang menggordinir pelayanan yaitu: Cal. St. P. Panjaitan br.
Nainggolan dan juga diadakan Perjamuan Kudus dan Baptisan Kudus kepada D. Situmeang.
Pendeta Resort dan parhalado beserta jemaat memikirkan perlunya tempat beribadah yang
tetap untuk sementara. Maka diputuskan untuk beribadah di rumah keluarga E. Sipahutar
br. Sinaga. Peribadahan di rumah ini berlangsung selama delapan bulan (2022-2023). Pada

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



Integrasi Allah yang Turut Menderita... (Banjarnahor & Siagian) 162

bulan Februari 2023, Pendeta R. Hutagalung, M.Th beserta Pendeta Ke. Hutabarat, S.Th pergi
ke Palembang untuk bertemu orangtua dari keluarga E. Sipahutar br. Sinaga untuk
memohon kepada keluarga P. Sipahutar br. Sitorus untuk diberikan lahan gereja. Dengan
pertimbangan bahwa keluarga bapak P. Sipahutar br. Sitorus memiliki kebun sawit yang
terletak di pinggir jalan simpang B-80.

Dengan kebaikan dan kemurahan keluarga P. Sipahutar br. Sitorus, maka pada bulan
April 2023, keluarga tersebut menghibahkan sebidang tanah berukuran 15x20 m2. Maka
untuk membangun gedung gereja, surat permohonan izin beribadah dipersiapkan oleh Pdt.
R. Hutagalung, M.Th yang ditandatangaini oleh Kepala Dusun, Rukun Tetangga (RT) 06,
Tokoh Pemuda dan Tokoh Agama yang selanjutnya ditantangani dan diketahui oleh Kepala
Desa Sindang Marga. Selanjutnya atas semangat dan antusias dari jemaat, maka
pembangunan gedung gereja dimulai pada bulan Juli 2023. Pembangunan ini selesai pada
bulan Agustus 2023. Pada Minggu, 13 Agustus 2023 dilaksanakan ibadah memasuki gedung
gereja. Pada ibadah ini semakin bertambah jemaat yang mengikuti ibadah yaitu: Keluarga
Simanjuntak br. Simbolon, Situmeang br. Pasaribu, Simbolon br. Siringoringo, Nainggolan br.
Simbolon, Panjaitan br. Nainggolan dan Sipahutar br. Simamora. Dipilih juga calon penatua
sebanyak tiga orang yaitu Cal. St. T. Simbolon (Ny. Nainggolan br. Simbolon), Cal. St. Sinaga
(Ny. Sipahutar br. Sinaga), dan Cal. St. H. Situmeang br. Pasaribu (Sitompul, 2023).

Konteks Sosial-Ekonomi Jemaat HKBP Sola Gratia

Jemaat HKBP Sola Gratia mencerminkan komunitas beriman yang tumbuh di tengah
kondisi kemiskinan yang bersifat struktural. Sebagian besar anggotanya adalah buruh kasar
dan tukang bengkel yang berjuang keras setiap hari untuk memenuhi kebutuhan hidup yang
paling mendasar. Dengan tingkat pendidikan yang rendah, keterampilan yang minim, serta
tidak adanya akses modal usaha, mereka terjebak dalam lingkaran pekerjaan informal
dengan pendapatan yang tidak stabil (Assidqie, 2024). Gutierrez menegaskan bahwa
kemiskinan semacam ini bukan sekadar persoalan ekonomi, tetapi merupakan kondisi yang
merendahkan martabat kemanusiaan sebagai gambar Allah, sehingga gereja perlu
memberikan tanggapan teologis yang serius (Guiterrez, 1983).

Kondisi ekonomi jemaat ini memperlihatkan ketergantungan besar pada sektor
informal yang mudah terpengaruh oleh perubahan ekonomi dan tanpa perlindungan sosial
yang memadai. Kebanyakan anggota jemaat bekerja sebagai buruh lepas di bengkel-bengkel
kecil, menjadi tukang las, mekanik motor, petani, atau buruh karet dengan pendapatan yang
sangat minim dan tidak menentu. Situasi ini semakin diperburuk oleh sulitnya akses ke
layanan kesehatan, pendidikan yang berkualitas, dan tempat tinggal yang layak; dimana
kesemuanya ini adalah hak fundamental setiap manusia. Myers menunjukkan bahwa
kemiskinan dalam konteks ini bersifat kompleks, meliputi tidak hanya kekurangan material
tetapi juga ketidakberdayaan, kerentanan, keterasingan sosial, dan lemahnya daya tawar
dalam sistem sosial (Myers, 1999). Kenyataan ini mengharuskan gereja untuk tidak hanya
memberi bantuan amal, tetapi juga berkontribusi dalam perubahan struktural yang
memberdayakan umat yang miskin.

Kemiskinan yang dialami jemaat HKBP Sola Gratia tampak dalam berbagai aspek
kehidupan, dari kekurangan pangan, keterbatasan akses pendidikan untuk anak-anak,
hingga ketidakmampuan membiayai kebutuhan kesehatan saat ada anggota keluarga yang
sakit. Sen berpendapat bahwa kemiskinan harus dilihat sebagai kekurangan kemampuan,
ketidakmampuan mencapai fungsi-fungsi dasar kehidupan yang bermartabat, seperti nutrisi
memadai, kesehatan baik, dan keterlibatan dalam kehidupan sosial (Sen, 1999). Bagi jemaat
ini, kemiskinan material berarti harus memilih antara membeli makanan atau membayar
uang sekolah anak, antara berobat atau membayar sewa rumah. Kondisi ini menimbulkan
tekanan psikologis yang sangat berat dan perasaan tidak berdaya yang berkepanjangan.
Riset Wuthnow menunjukkan bahwa jemaat-jemaat miskin sering mengalami “kemiskinan
spiritual” yang terwujud dalam perasaan ditinggalkan oleh Tuhan dan masyarakat, yang

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



Integrasi Allah yang Turut Menderita... (Banjarnahor & Siagian) 163

kemudian berdampak pada kualitas iman dan kehidupan rohani mereka (Wuthnow, 1999).

Menurut EM, salah satu anggota jemaat HKBP Sola Gratia menyebutkan pergumulan
ekonomi hariannya ditandai oleh ketidakpastian pendapatan yang terus-menerus dan
kerentanan terhadap goncangan ekonomi dari luar. Sebagai pekerja serabutan, ia tidak
memiliki kontrak kerja yang jelas, jaminan upah minimum, atau dana pensiun, sehingga
setiap hari menjadi perjuangan untuk bertahan hidup. Begitu juga dengan SR, menunjukkan
pergumulan kehidupannya ketika diperhadapkan dengan kondisi ekonomi memburuk atau
gagal panen yang disebabkan oleh ketidakpastian cuaca dan hama, ia adalah kelompok
pertama yang merasakan dampaknya seperti kehilangan pekerjaan sama sekali. Chambers
menggambarkan kondisi ini sebagai “perangkap kemiskinan,” di mana kemiskinan itu
sendiri menciptakan kondisi-kondisi yang membuat pelarian dari kemiskinan hampir
mustahil tanpa bantuan eksternal yang signifikan (Chambers, 1983).

Realitas ekonomi yang keras ini memaksa banyak anggota jemaat bekerja dalam
waktu yang sangat panjang, seringkali mengorbankan waktu bersama keluarga, istirahat
yang cukup, dan Kketerlibatan dalam kehidupan gereja. Kemiskinan menciptakan
“ketidakberdayaan” yang sistematis, di mana orang miskin tidak hanya kekurangan sumber
daya material tetapi juga kehilangan kemampuan untuk membuat keputusan yang
bermakna tentang hidup mereka sendiri. Dalam konteks jemaat ini, tekanan ekonomi yang
konstan menggerus energi fisik, emosional, dan spiritual yang diperlukan untuk
pengembangan diri dan partisipasi penuh dalam komunitas iman. Green menegaskan bahwa
kemiskinan ekonomi sering mengarah pada kemiskinan waktu, di mana orang miskin harus
bekerja begitu keras untuk bertahan hidup sehingga mereka tidak memiliki waktu untuk
aktivitas-aktivitas yang dapat memutus rantai kemiskinan, seperti pendidikan atau
peningkatan keterampilan (Green, 2012).

Disamping itu, dimensi psikologis kemiskinan yang dialami jemaat HKBP Sola Gratia
juga meliputi keraguan, kecemasan kronis, dan keputusasaan yang memengaruhi kesehatan
mental dan spiritual mereka secara mendalam. Dalam konteks jemaat ini, tekanan psikologis
tersebut dapat memicu krisis iman, di mana mereka mempertanyakan kebaikan dan
kehadiran Allah dalam situasi penderitaan mereka yang berkepanjangan. Teologi Moltmann
tentang Allah yang turut menderita bersama umat-Nya, memberikan perspektif bahwa
penderitaan tidak berarti ketiadaan Allah, melainkan justru ruang di mana solidaritas ilahi
paling nyata dirasakan melalui salib Kristus. Namun, tanpa pendampingan pastoral yang
sensitif, dimensi teologis ini sulit dipahami dan diinternalisasi oleh jemaat yang sedang
bergumul dengan beban hidup yang berat.

Kemiskinan juga menciptakan luka spiritual yang dalam, yang terwujud dalam
perasaan bahwa mereka telah ditinggalkan tidak hanya oleh sistem sosial-ekonomi tetapi
juga oleh komunitas iman dan bahkan oleh Tuhan sendiri. Sobrino menjelaskan bahwa orang
miskin sering mengalami “penyaliban” dalam kehidupan sehari-hari mereka, suatu
penderitaan yang sejajar dengan penderitaan Kristus namun seringkali tidak diakui atau
divalidasi oleh gereja yang lebih mapan (Sobrino, 1988). Dalam konteks HKBP Sola Gratia,
pergumulan spiritual ini dapat memunculkan pertanyaan-pertanyaan eksistensial tentang
makna penderitaan, keadilan Allah, dan tujuan hidup mereka. Sobrino juga menekankan
pentingnya gereja mengembangkan “teologi penderitaan” yang kontekstual, yang tidak
hanya menawarkan penghiburan eskatologis tetapi juga memberikan harapan yang konkret
dan memberdayakan dalam situasi saat ini (Sobrino, 1988). Integrasi antara pengalaman
penderitaan dengan narasi iman Kristen, khususnya melalui perspektif teologi Moltmann
tentang Allah yang turut menderita, dapat menjadi sumber kekuatan spiritual yang
mengubah penderitaan menjadi solidaritas dan harapan.

Stigma sosial yang melekat pada kemiskinan menambah beban penderitaan jemaat
HKBP Sola Gratia, di mana mereka tidak hanya menghadapi kesulitan ekonomi tetapi juga
diskriminasi dan marginalisasi dari masyarakat luas dan bahkan dari sesama orang Kristen.
Goffman menjelaskan bahwa stigma dan diskriminasi adalah atribut yang secara mendalam

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



Integrasi Allah yang Turut Menderita... (Banjarnahor & Siagian) 164

mendiskreditkan individu, mengubah mereka dari pribadi utuh menjadi seseorang yang
“ternoda” di mata sosial (Goffman, 1963). Dalam konteks Indonesia kontemporer,
kemiskinan sering dianggap sebagai hasil dari kemalasan, ketidakmampuan, atau bahkan
kutukan ilahi, suatu narasi yang mengabaikan struktur ketidakadilan sistemik yang menjadi
akar kemiskinan. Bagi jemaat yang mayoritas bekerja sebagai buruh dan tukang bengkel,
stigma ini dapat memunculkan internalisasi rasa malu dan inferioritas yang merusak
martabat dan harga diri mereka sebagai citra Allah.

Marginalisasi yang dialami jemaat ini juga terwujud dalam keterbatasan akses
terhadap ruang-ruang pengambilan keputusan, baik dalam konteks gereja maupun
masyarakat yang lebih luas. Goffman menjelaskan bahwa orang tertindas sering mengalami
“budaya bisu”, di mana suara dan pengalaman mereka tidak dianggap sah atau relevan dalam
wacana publik (Goffman, 1963). Dalam struktur gereja yang hierarkis, jemaat miskin seperti
HKBP Sola Gratia dapat merasa bahwa kebutuhan dan pergumulan mereka tidak mendapat
perhatian yang serius dari kepemimpinan gereja yang lebih mapan secara ekonomi. DP
menyebutkan peran gereja bagi jemaat seharusnya berlaku diterapkan untuk semua
kalangan jemaat-Nya, tidak hanya untuk orang kaya. Guiterrez menegaskan bahwa gereja
harus memberikan “pilihan istimewa bagi orang miskin”, tidak hanya dalam kata-kata tetapi
dalam transformasi struktural yang menempatkan suara dan kebutuhan orang miskin di
pusat misi gereja (Guiterrez, 1983). Ini menuntut perubahan radikal dalam cara gereja
memahami dirinya sendiri dan misinya, bergerak dari model amal-paternalistik menuju
model solidaritas-liberatif yang mengakui orang miskin sebagai pelaku aktif dalam
transformasi sosial, bukan sekadar objek belas kasihan.

Konsep Allah yang Turut Menderita dalam Teologi Jurgen Moltmann

Jurgen Moltmann lahir pada 8 April 1926 di Hamburg, Jerman. la dibesarkan dalam
keluarga non-religius dan dipengaruhi oleh pemikiran Lessing, Goethe, dan Nietzche, yakni
tokoh-tokoh idealisme Jerman. Masa mudanya dibentuk oleh pengalaman menjadi tentara
Jerman selama Perang Dunia II dan kemudian menjadi tawanan perang di Inggris. Selama
masa tahanan inilah Moltmann mengalami transformasi spiritual setelah membaca
Perjanjian Baru dan karya-karya teologis yang disediakan oleh kamp. Pengalaman perang
dan penawanan ini sangat mempengaruhi pemikiran teologisnya, terutama mengenai
penderitaan dan pengharapan. Setelah dibebaskan, ia kembali ke Jerman dan belajar teologi
di Universitas Gottingen, tempat ia kemudian memperoleh gelar doktoralnya. Karirnya
sebagai teolog dimulai pada tahun 1952 ketika ia menjadi pendeta di Gereja Evangelis
Reformasi, sebelum akhirnya menjadi profesor teologi di Universitas Tiibingen dari tahun
1967 hingga pensiun pada 1994 (Bauckham, 2006). Dari beberapa karya-karya Moltmann,
Tulisan Moltmann yang paling terkenal ialah “Theology of Hope” (1964) dan “The Crucified
God” (1972) yang mengubah lanskap teologi abad ke-20 dan membahas tentang relevansi
salib Kristus dalam konteks penderitaan manusia yang berpengharapan.

Teologi Moltmann memiliki pengaruh signifikan dalam pemikiran Kristen
kontemporer, terutama melalui penekanannya pada konsep Allah yang turut menderita.
Dalam karya monumentalnya "The Crucified God" (1974), Moltmann menantang konsep
tradisional tentang Allah yang tak tersentuh oleh penderitaan manusia, dan sebaliknya
menawarkan pemahaman Allah yang benar-benar hadir dan berpartisipasi dalam
penderitaan manusia melalui peristiwa salib (Moltmann, 1993). Pemikiran Moltmann
tentang Allah yang turut menderita berakar pada pengalamannya sebagai tawanan perang
di Inggris. Selama periode itu, ia bergulat dengan pertanyaan tentang keberadaan Allah di
tengah-tengah penderitaan manusia yang begitu besar. Moltmann menolak konsep
tradisional tentang Allah yang impassible (tidak dapat menderita) dan apathetic (tanpa
perasaan). Sebaliknya, ia mengusulkan bahwa Allah bukanlah sosok yang jauh dan tidak
tersentuh oleh penderitaan manusia, melainkan Allah yang sepenuhnya berpartisipasi
dalam penderitaan dunia melalui salib Yesus Kristus.

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



Integrasi Allah yang Turut Menderita... (Banjarnahor & Siagian) 165

Bagi Moltmann, salib menjadi titik penting dalam memahami Allah yang turut
menderita, di mana Allah bukan hanya mengidentifikasi diri-Nya dengan penderitaan
manusia tetapi juga mengambil bagian dalam penderitaan tersebut. Peristiwa penyaliban
Kristus bukanlah hanya sekedar tindakan pengorbanan untuk menebus dosa manusia,
melainkan merupakan peristiwa di mana Allah sendiri masuk ke dalam pengalaman
penderitaan maupun kesengsaraan manusia termasuk kemiskinan. Salib menjadi lokus
utama dari solidaritas Allah dengan dengan umat yang menderita. Lebih jauh, Moltmann
menunjukkan bahwa konsep Allah yang turut menderita dalam teologi Kristen berpusat
pada Allah yang penuh kasih dan menderita, sebagaimana terlihat melalui peristiwa salib.
Allah ini tidak berubah, dan penderitaan-Nya bukanlah karena paksaan dari luar, melainkan
merupakan pilihan bebas yang didorong oleh kasih sejati. Tanpa penderitaan Yesus tersebut,
orang Kristen tidak bisa benar-benar memahami sifat Allah yang penuh kasih. Melalui
perenungan akan Kristus yang disalibkan, manusia diajak melihat sejarah yang terbuka di
mana Allah memimpin mereka ke masa depan melalui janji-Nya (Kolb, 2009). Allah telah
menyatakan diri-Nya dengan menjadi manusia dalam peristiwa inkarnasi. Firman yang
menjadi daging menunjukkan bahwa Allah selalu hadir bersama manusia (Immanuel).
Siwallete mencatat bahwa dalam Yesus Kristus, ia melihat “Allah yang Disalibkan” sebagai
manusia yang sangat menderita, penuh sengsara dan malang. Melalui pengalaman salib,
Allah menyingkapkan ketidakberdayaan manusia dalam keberadaannya sendiri. Konsep
Allah yang mati di salib ini berbeda dengan pernyataan Nietzsche bahwa “Allah telah mati”
(Nietzsche, 2020). Allah sesungguhnya adalah konsep yang menggugat dan menghancurkan
gambaran-gambaran yang dibuat manusia dalam refleksinya tentang diri sendiri.

Meskipun pemikiran Moltmann tentang Allah yang turut menderita telah
memberikan kontribusi berharga bagi teologi kontemporer, pandangannya tidak terlepas
dari berbagai perdebatan dan kritik. Beberapa teolog khawatir bahwa penekanan
berlebihan pada penderitaan Allah dapat mengaburkan transendensi dan kekuatan Allah
untuk menyelamatkan (Sarot, 2008). Thomas Weinandy menolak gagasan bahwa Allah
dapat mengalami penderitaan. Ia berpendapat bahwa konsep Allah yang turut menderita
tidak sejalan dengan doktrin tradisional mengenai “actus purus dan ipsum esse” (Weinandy,
2000). Konsep “actus purus” dan “ipsum esse” merupakan dua konsep penting dalam filsafat
Thomistik yang dipengaruhi oleh pemikiran Aristoteles. Actus purus, yang berarti “tindakan
murni” atau “aktualitas murni”, merujuk pada konsep Tuhan sebagai entitas yang
sepenuhnya aktual tanpa potensi apapun. Sedangkan ipsum esse, yang berarti “ada itu
sendiri”, merupakan penegasan Thomas Aquinas bahwa esensi Tuhan adalah keberadaan-
Nya sendiri, yang membedakannya dari semua entitas ciptaan (Moltmann, 1993).

Menurut Weinandy, Allah sebagai actus purus berarti bahwa Dia adalah aktualitas
murni tanpa potensi yang belum terealisasi, sementara ipsum esse menunjukkan bahwa
Allah adalah keberadaan itu sendiri (Weinandy, 2000). Dengan demikian, Allah tidak dapat
mengalami perubahan atau penderitaan, karena hal itu akan menunjukkan adanya
kekurangan atau potensi yang belum terpenuhi dalam diri-Nya. Ia berargumen bahwa
atribusi penderitaan kepada Allah dapat merusak pemahaman tentang ketidaktergantungan
dan ketidakterbatasan-Nya. Jika Allah dapat menderita, maka Dia akan menjadi rentan
terhadap pengaruh luar dan kehilangan sifat-Nya sebagai sumber segala keberadaan.
Pandangan ini sejalan dengan pemikiran Thomas Aquinas, yang menekankan bahwa Allah
adalah “ipsum esse subsistens”, yaitu keberadaan yang berdiri sendiri dan tidak tergantung
pada apa pun di luar diri-Nya (Heribetus, 2004).

Respon Moltmann terhadap hal ini menuai argumennya yang kuat, Moltmann
menyebutkan bahwa konsepsi Allah yang turut menderita merupakan teori yang memahami
Tuhan sebagai pribadi yang telah memberikan kontribusi penting dalam pengembangan
konsep Tuhan yang menderita. Moltmann mengkritik konsep actus purus dan ipsum esse
yang menekankan ketidakberubahan dan ketidaktergantungannya Allah, karena
menurutnya, konsep tersebut membuat Allah tampak jauh dan tidak terlibat dalam realitas

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



Integrasi Allah yang Turut Menderita... (Banjarnahor & Siagian) 166

manusia (Moltmann, 1993). Ia berpendapat bahwa Salib menunjukkan Allah yang
berpartisipasi dalam penderitaan manusia lebih sesuai dengan pesan Injil dan pengalaman
iman Kristen. kritik Moltmann terhadap Weinandy, menguraikan bahwa “Allah tidak
menderita seperti makhluk, dari kebutuhan alami mereka; tetapi Dia menderita dari kasih
untuk makhluk ciptaan-Nya”. Dengan kata lain, kemampuan Allah untuk menderita berasal
dari pilihan bebas untuk mencintai, bukan dari keterbatasan atau ketidaksempurnaan
ontologis .

Dengan demikian, Moltmann menolak pandangan bahwa penderitaan menunjukkan
kelemahan atau ketidaksempurnaan dalam diri Allah. Perdebatan konsep Allah yang turut
menderita yang dikemukakan oleh Moltmann memiliki implikasi penting bagi teologi salib
dan teodisi (Moltmann, 1993). Dalam menghadapi persoalan kejahatan dan penderitaan di
dunia, Moltmann menawarkan perspektif bahwa Allah tidak absen atau acuh tak acuh.
Sebaliknya, Allah sepenuhnya hadir dalam penderitaan manusia melalui solidaritas Kristus
yang tersalib. Di salib, Allah mengidentifikasi diri dengan mereka yang menderita, tertindas,
dan ditinggalkan. Pendekatan ini memberikan dasar bagi apa yang kemudian dikenal
sebagai “teologi harapan” Moltmann, yang melihat kebangkitan sebagai janji pembebasan
bagi semua yang menderita (Moltmann, 1967).

Pengalaman Iman Jemaat HKBP Sola Gratia dalam Penderitaan

Mayoritas anggota jemaat HKBP Sola Gratia yang berasal dari lapisan masyarakat
berpenghasilan rendah bergulat dengan permasalahan teologis yang kompleks mengenai
keberadaan Tuhan di tengah kesulitan hidup mereka. Pertanyaan fundamental “Di mana
Tuhan saat kami mengalami kesusahan?” terus menghantui hati para jemaat yang berjuang
untuk mencukupi keperluan hidup sehari-hari. Ini menunjukkan krisis iman di tengah
kesulitan ekonomi menjadi fenomena yang nyata dalam kehidupan jemaat HKBP Sola Gratia.
Situasi kemiskinan struktural yang berkepanjangan seringkali menimbulkan pertanyaan
tentang keadilan Allah dan relevansi iman Kristen dalam menghadapi realitas kemiskinan.
Guiterrez menjelaskan bahwa kemiskinan bukan sekadar kondisi ekonomi, tetapi
merupakan realitas yang mengancam kemanusiaan dan dapat menyebabkan Kkrisis spiritual
yang mendalam (Guiterrez, 1973). Data lapangan menemukan bahwa 3 dari 7 jemaat HKBP
Sola Gratia yang hidup dalam kemiskinan berdampak pada kekeringan rohani karena terlalu
fokus pada perjuangan bertahan hidup, sementara sebagian lain justru menemukan
kekuatan iman yang lebih dalam melalui penderitaan. Moltmann menekankan bahwa Allah
yang turut menderita justru hadir dalam solidaritas dengan mereka yang menderita,
sehingga krisis iman dapat menjadi pintu masuk untuk pengalaman iman yang lebih otentik
(Moltmann, 1967).

Kesaksian-kesaksian empiris dari jemaat HKBP Sola Gratia memperlihatkan
bagaimana pengalaman penderitaan membentuk spiritualitas yang unik dan kontekstual.
RS, seorang janda yang berprofesi sebagai penjual sayuran keliling dan merupakan anggota
jemaat HKBP Sola Gratia, menunjukkan bagaimana ia menemukan kekuatan melalui iman
dan spiritualitasnya di tengah perjuangan memenuhi kebutuhan hidup keluarga serta biaya
pendidikan anak-anaknya. la merenungkan kehidupannya melalui lagu Sekolah Minggu
kesukaannya yang dahulu sering ia lantunkan, yaitu “Burung Pipit yang Kecil dikasihi Tuhan,
terlebih diriku dikasihi Tuhan...” (Wawancara RS, 2025). Lagu tersebut mengingatkannya
bahwa Tuhan yang Maha Pengasih telah menyiapkan rezeki untuk seluruh makhluk ciptaan-
Nya. RS menceritakan pengalaman hidupnya dalam masa sulitnya, namun Tuhan mampu
menolong-Nya melalui para pelayan dan jemaat-Nya. RS juga percaya bahwa Allah yang
turut menderita juga bersolidaritas dengan pengalaman kepahitan bagi umat-Nya yang
hidup dalam kemiskinan. Ia selalu didukung dan dibantu oleh sesama jemaat gereja ketika
menghadapi musibah atau dalam masa-masa sulitnya. Oleh karena itu, meski menghadapi
berbagai kesulitan dan ketidakpastian ekonomi, ia tetap sabar dan yakin bahwa Tuhan akan
selalu menolongnya.

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



Integrasi Allah yang Turut Menderita... (Banjarnahor & Siagian) 167

Sementara itu, AP, seorang kepala keluarga yang bekerja sebagai tukang bengkel,
membagikan kesaksiannya tentang bagaimana ia justru menemukan Allah melalui doa-
doanya ketika berada di masa paling sulit dalam hidupnya. Para pelayan gereja rutin
mengunjungi kediaman AP untuk berdoa bersama, menguatkan imannya ditengah kesulitan.
Melalui gereja, AP dapat membangun hubungan yang setara dengan seluruh anggota jemaat.
Di sana, ia menemukan komunitas yang mempererat hubungan antara manusia dengan
Allah maupun dengan sesama. Hal ini tercermin dari semangat "kebersamaan" yang terjalin
antara jemaat dan pelayan gereja, di mana setiap usai kebaktian hari Minggu, mereka tidak
langsung pulang, tetapi meluangkan waktu untuk duduk bersama, berdiskusi santai, dan
saling berbagi pengalaman untuk menguatkan satu sama lain. Semangat kebersamaan yang
dibangun oleh jemaat HKBP Sola Gratia ini memperkuat iman jemaat untuk terus hidup setia
kepada Tuhan dan penuh harapan. Untuk itu, AP merasakan bahwa gereja menjadi
pemaknaan akan Allah yang turut menderita hadir dan bersama dalam perjalanan
kehidupan umat-Nya.

Namun, kondisi yang berbeda terjadi pada PM, seorang pensiunan yang justru
memilih menjauh dari kehidupan rohani. Di hari Minggu, ia lebih senang menghabiskan
waktu bersama teman-teman di kedai tuak daripada beribadah bersama keluarga. PM
menyebutkan “gereja sudah kehilangan daya tariknya dan monoton” (Wawancara PM,
2025). la memandang aktivitas gereja seperti bersekutu dan berdoa hanya sebagai ritual
keagamaan belaka yang tidak memberikan dampak nyata bagi kehidupan maupun
perkembangan spiritualnya. PM menganggap bahwa setiap orang sudah punya takdirnya
masing-masing, dan karena itu ia merasa takdir hidupnya stagnan tanpa kemajuan ekonomi
sama sekali, bahkan hingga masa pensiunnya. Karena itu, ia beranggapan bahwa Tuhan tidak
menyertai orang-orang miskin seperti dirinya.

Meskipun demikian, mayoritas akan pemaknaan penderitaan dalam perspektif iman
jemaat HKBP Sola Gratia memperlihatkan transformasi cara pandang dari teodisi klasik
menuju pemahaman tentang Allah yang solidaritas. Berbeda dengan teologi kemakmuran
yang populer di banyak gereja, jemaat ini mulai mengembangkan teologi penderitaan yang
lebih kontekstual berdasarkan pengalaman hidup mereka. Sasongko menjelaskan bahwa
penderitaan dapat memiliki dimensi transformatif ketika dialami dalam komunitas iman dan
dipahami dalam terang salib Kristus (Sasongko, 2024). Jemaat HKBP Sola Gratia tidak
memandang kemiskinan mereka sebagai kutukan atau hukuman Allah, melainkan sebagai
realitas yang juga dialami oleh Kristus sendiri dalam inkarnasi-Nya. Pemaknaan ini sejalan
dengan pemikiran Moltmann yang menekankan bahwa Kristus yang tersalib adalah Allah
yang turut merasakan penderitaan manusia hingga titik paling dalam, sehingga tidak ada
penderitaan manusia yang asing bagi Allah.

Semangat iman dan kebersamaan sesama jemaat dalam penderitaan menjadi
manifestasi konkret dari teologi Trinitarian Moltmann dalam konteks HKBP Sola Gratia.
Ketika seorang anggota jemaat mengalami kesulitan, anggota lain secara spontan
memberikan bantuan sesuai kemampuan mereka, meskipun mereka sendiri juga berada
dalam kondisi ekonomi yang sulit. Praktik “tangan di atas” yang dikembangkan jemaat ini
mencerminkan pemahaman bahwa penderitaan bukan sesuatu yang harus ditanggung
sendiri, melainkan menjadi tanggung jawab bersama komunitas iman. Ini mengimplikasikan
bahwa komunitas Kristen sejati adalah komunitas yang saling menanggung beban, dan hal
ini menjadi nyata dalam praktik kehidupan jemaat HKBP Sola Gratia. Moltmann juga
menjelaskan bahwa gereja sebagai komunitas mesianik harus menjadi tanda kehadiran
Kerajaan Allah melalui solidaritas dengan mereka yang menderita.

Peran komunitas dalam penguatan iman menjadi sangat krusial bagi jemaat HKBP
Sola Gratia dalam menghadapi tantangan kemiskinan struktural. Melalui persekutuan doa
rutin setiap minggu dan kelompok-kelompok kecil (sel), jemaat saling menguatkan dan
berbagi pengalaman iman mereka. McIntyre dalam teologinya tentang komunitas

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



Integrasi Allah yang Turut Menderita... (Banjarnahor & Siagian) 168

menekankan bahwa identitas moral dan spiritual seseorang terbentuk dalam dan melalui
komunitas (McIntyre, 1992). Dalam konteks jemaat HKBP Sola Gratia, komunitas menjadi
ruang di mana pengalaman penderitaan ditransformasi menjadi pengalaman iman yang
memperkuat, bukan menghancurkan.

Akhirnya, integrasi antara pengalaman penderitaan dan spiritualitas dalam jemaat
HKBP Sola Gratia memperlihatkan relevansi teologi Moltmann dalam konteks Indonesia
kontemporer. Konsep Allah yang turut menderita bukan lagi sekadar konstruksi teologis
abstrak, melainkan menjadi pengalaman hidup yang nyata bagi umat miskin yang berjuang
bertahan hidup setiap hari (Zega, 2021). Doa-doa spontan jemaat yang penuh tangisan,
keluhan, dan sekaligus pengharapan mencerminkan spiritualitas lament (ratapan) yang
otentik, yang menurut adalah bagian integral dari iman Alkitabiah yang sehat. Pengalaman
iman jemaat ini menunjukkan bahwa penderitaan, ketika dialami dalam terang salib Kristus
dan dalam solidaritas komunitas, dapat menjadi medium transformasi spiritual yang
mendalam.

Integrasi Konsep Allah yang Turut Menderita Dalam Spiritual Orang Miskin
Pengalaman spiritual orang miskin sering kali mewarnai kehidupan yang keras dan
penuh tantangan. Dalam kondisi keterbatasan ekonomi (jasmani), mereka diperhadapkan
dengan tekanan batin dan ketidakpastian masa depan. Sementara, dalam kondisi spiritual
(rohani), doa dan praktik spiritual mereka sering ditandai dengan keraguan mendalam,
pertanyaan, atau bahkan perasaan yang terputus dari kepercayaan akan pemaknaan dan
tujuan hidup. Tidak jarang orang yang mengalami krisis iman merasa kehilangan arah,
kebingungan, bahkan kehampaan spiritual yang mendalam (Moltmann, 1993). Salah satu
dampak dari krisis iman atau spiritual yang diakibatkan oleh kemiskinan, mereka sering
mempertanyakan akan keberadaan dan kebaikan Tuhan. Pertanyaan ini menjadi sangat
nyata dan mendesak yang dapat mengoyak fondasi kepercayaan dan memaksa mereka
untuk memikirkan kembali pemahaman mereka tentang kehendak ilahi dan teodisi
(Hutagalung, 2016). Orang miskin kerap menyadari bahwa penderitaan yang mereka alami
bukan hanya akibat nasib (fatalisme) maupun rendahnya sumber daya manusia (pendidikan
dan keterampilan), tetapi juga karena ketimpangan sosial dan struktur yang menindas.
Struktur ini terbentuk dari sistem ekonomi, kebijakan publik, dan norma sosial yang
menguntungkan kelompok tertentu dan meminggirkan kelompok lainnya. Struktur ekonomi
neoliberal yang menindas memaksa orang miskin untuk bersaing di pasar kerja tanpa
perlindungan sosial yang memadai. Akibatnya upah murah, kondisi kerja yang tidak
manusiawi, serta lemahnya perlindungan hukum terhadap orang miskin. Oleh karena itu,
spiritualitas mereka sering kali menyatu dengan semangat perlawanan terhadap
ketidakadilan, iman mereka tidak pasif, tetapi aktif dan profetis yang mendorong mereka
untuk bersuara, menuntut hak, serta memperjuangkan perubahan sosial yang lebih adil.
Untuk itu, respon Moltmann melihat kemiskinan menguraikan dan menghubungkan
penderitaan Kristus dengan penderitaan kelompok orang miskin dan terpinggirkan di
masyarakat. Moltmann menawarkan penderitaan dan kematian di dalam Allah. Allah
berbela-rasa dengan semua orang yang menderita, bahkan hadir pada titik nadir
ketercampakan dan penolakan. Allah tidak sekadar memasuki keterbatasan umat manusia,
tetapi Allah, dalam peristiwa salib, juga masuk ke dalam situasi dosa mereka dan
ditinggalkan oleh Allah. Bagi Moltmann, perhatian terhadap kemiskinan bukan sekedar
tindakan karitatif, melainkan bagian dari panggilan iman Kristen untuk berpartisipasi dalam
pembebasan manusia dari segala bentuk penindasan dan ketidakadilan (McGrath, 2011).
Konsepsi Allah yang turut menderita dalam salib menunjukkan bahwa Allah mengalami
penderitaan, kematian dan kebangkitan dalam diri Yesus Kristus. Moltmann menyebutkan
bahwa Allah tidak berada di luar penderitaan manusia sebagai pengamat yang tidak
terpengaruh, melainkan ia telah mengambil penderitaan ke dalam keberadaan-Nya sendiri
untuk memberikan keselamatan dan pembebasan bagi orang-orang yang marginal dan

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



Integrasi Allah yang Turut Menderita... (Banjarnahor & Siagian) 169

tertindas (Demarest, 1997). Integrasi konsep Allah yang turut menderita dengan
spiritualitas orang miskin menguraikan ketika Yesus berseru, “Allah-Ku, Allah-Ku, mengapa
Engkau meninggalkan Aku?” (Mzm. 22:2), menunjukkan bahwa Allah mengalami
keterpisahan dari diri-Nya sendiri, mengalami penderitaan yang dialami manusia yang
merasa ditinggalkan. Orang miskin mengalami pengucilan, stigmatisasi, dan kehilangan
martabat yang serupa dengan pengalaman Yesus yang disalibkan, ditolak, dihina, dan
dipermalukan. Moltmann menekankan bahwa penderitaan Yesus di kayu salib memberikan
nilai dan makna baru pada penderitaan manusia dalam kemiskinan. Penderitaan tersebut
tidak lagi dipandang sebagai kutukan atau hukuman, melainkan sebagai tempat di mana
Allah hadir secara istimewa (Moltmann, 1993). Moltmann berpendapat bahwa Allah yang
disalibkan secara khusus memihak kepada mereka yang menderita dalam kemiskinan,
memberikan harapan bahwa penderitaan mereka tidak sia-sia. Peristiwa salib ini
mendemonstrasikan solidaritas Allah dengan mereka yang menderita kemiskinan,
pengucilan, dan ketidakadilan. Allah tidak lagi dipandang yang kebal terhadap penderitaan,
melainkan sebagai Allah yang rela menderita demi dan bersama dengan umat-Nya yang
menderita.

Implikasi

Gambaran spiritualitas orang miskin dalam integrasi Allah yang turut menderita dari
perspektif Moltmann memiliki 3 implikasi teologis, yakni; implikasi pertama dari
spiritualitas orang miskin dalam teologi Moltmann adalah transformasi radikal dalam
memahami relasi antara Allah dan manusia. Ketika Allah dipahami sebagai yang turut
menderita, solidaritas ilahi ini memberikan penghiburan dan makna baru bagi penderitaan
orang miskin. Penderitaan tidak lagi dipandang sebagai kondisi yang ditinggalkan Allah,
melainkan ruang perjumpaan dengan Allah yang hadir di dalam kelemahan. Orang miskin
dapat menemukan kekuatan spiritual dalam kesadaran bahwa Allah sendiri mengidentifikasi
diri dengan penderitaan mereka, yang pada gilirannya mengubah spiritualitas mereka dari
keputusasaan menjadi pengharapan yang bertumpu pada solidaritas ilahi. Implikasi kedua
adalah penghayatan iman yang lebih otentik dan berdimensi sosial. Pemahaman akan Allah
yang turut menderita mendorong spiritualitas yang tidak hanya berfokus pada pencapaian
kesalehan pribadi, tetapi juga pada aksi pembebasan dari struktur ketidakadilan. Ketika
orang miskin mengintegrasikan pengalaman akan Allah yang turut menderita, iman mereka
menjadi kekuatan transformatif yang memampukan mereka menantang ketidakadilan dan
menciptakan komunitas yang lebih inklusif berdasarkan solidaritas.

Implikasi terakhir adalah kontribusi teologis unik dari pengalaman orang miskin bagi
pemahaman yang lebih komprehensif tentang Allah. Spiritualitas orang miskin yang berakar
dalam pengalaman penderitaan namun diterangi oleh pemahaman akan Allah yang turut
menderita menghadirkan suatu epistemologi teologis yang khas. Perspektif kaum marginal
ini memberikan koreksi penting terhadap teologi dominan yang sering kali dibentuk oleh
pengalaman kaum privileged khususnya dalam konteks gereja. Spiritualitas orang miskin
bukan objek belas kasihan tetapi sumber teologis yang memperkaya pemahaman gereja
tentang Allah yang hadir dalam sejarah penderitaan manusia. Panggilan Gereja sudah
seharusnya disesuaikan dengan ajaran Yesus Kristus yakni datang untuk mengenali dan
menghormati karunia rohani yang dimiliki oleh orang miskin, pengalaman, pengetahuan, dan
kebijaksanaan yang lahir dari pergumulan mereka (Silitonga, 2023). Gereja perlu
mengembangkan sikap kerendahan hati untuk belajar dari spiritualitas ini, bukan hanya
mengajarkan atau melayani orang miskin. Melalui lensa Moltmann, pengalaman orang
miskin tidak hanya menjadi objek perhatian pastoral, tetapi sumber pengetahuan teologis
yang otentik tentang Allah yang hadir dalam solidaritas dengan mereka yang menderita,
sehingga memperkaya dan memperdalam pemahaman gereja tentang misteri Allah dan
panggilan untuk berpartisipasi dalam misi pembebasan-Nya.

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



Integrasi Allah yang Turut Menderita... (Banjarnahor & Siagian) 170

Rekomendasi untuk Penelitian Lanjutan

Peneliti mengharapkan adanya penelitian lanjutan terutama pada agar variasi
spiritualitas penderitaan dalam komunitas miskin lebih terlihat. Selain itu, dalam penelitian
selanjutnya juga dapat mengembangkan atau melakukan kajian komparatif antara teologi
penderitaan Moltmann, teologi pembebasan, dan spiritualitas lokal Nusantara perlu
dilakukan untuk menghasilkan pemahaman yang lebih kontekstual mengenai solidaritas
ilahi. Di samping itu, pendekatan interdisipliner yang menggabungkan teologi, psikologi
agama, dan ilmu sosial penting digunakan agar dampak penderitaan terhadap kesehatan
mental, resiliensi spiritual, dan dinamika pemaknaan iman dapat dipahami secara lebih
utuh.
Kesimpulan

Teologi Jurgen Moltmann mengenai Allah yang turut menderita memberikan dasar
spiritualitas yang mendalam bagi orang miskin. Moltmann melihat penderitaan Allah di kayu
salib sebagai solidaritas aktif dengan manusia yang menderita, khususnya mereka yang
miskin dan termarginalisasi. Dalam perspektif ini, orang miskin dapat menemukan
penghiburan dan kekuatan spiritual dalam kesadaran bahwa Allah tidak hanya memahami
penderitaan mereka secara abstrak, tetapi benar-benar hadir dan turut merasakan
penderitaan tersebut melalui inkarnasi dan penyaliban Kristus. Spiritualitas orang miskin,
dalam kerangka teologi Moltmann, bukanlah pelarian dari realitas dunia, melainkan suatu
pemberdayaan untuk melawan ketidakadilan dan struktur penindasan. Pengalaman iman
orang miskin menjadi ruang perjumpaan dengan Allah yang turut menderita, yang tidak
hanya membangkitkan harapan eskatologis tetapi juga mendorong partisipasi aktif dalam
transformasi dunia. Melalui pandangan ini, orang miskin tidak lagi dilihat sebagai objek
belas kasihan, tetapi sebagai subjek teologis yang memiliki pengalaman unik tentang
solidaritas ilahi dalam penderitaan mereka.

Integrasi antara spiritualitas orang miskin dengan konsep Allah yang turut menderita
menghasilkan teologi yang membebaskan dan memberdayakan. Pendekatan ini
memungkinkan orang miskin untuk melihat penderitaan mereka bukan sebagai tanda
ditinggalkan oleh Allah, melainkan sebagai tempat perjumpaan istimewa dengan-Nya.
Moltmann menegaskan bahwa penderitaan Allah bukanlah tanda kelemahan, tetapi ekspresi
kasih yang radikal, yang membuka kemungkinan bagi terciptanya dunia baru yang lebih adil.
Peran gereja terhadap orang miskin bukan hanya ikut dalam perjuangan keadilan melainkan
juga ikut dalam transformasi orang miskin yang berorientasi pada pemberdayaan guna
mencukupi kebutuhan ekonominya. Dalam perspektif ini, spiritualitas orang miskin menjadi
kekuatan revolusioner yang membawa harapan dan pembaruan, bukan hanya bagi diri
mereka sendiri tetapi juga bagi seluruh ciptaan yang merindukan pembebasan.

Adapun rekomendasi dalam Penelitian lanjutan dari studi "Integrasi Allah yang Turut
Menderita dalam Spiritualitas Umat Miskin: Studi Pengalaman Iman dan Doa Jemaat HKBP
Sola Gratia Berdasarkan Teologi Jurgen Moltmann" dapat diarahkan pada eksplorasi
komparatif antara teologi penderitaan Moltmann dengan pendekatan teologi pembebasan
di konteks kemiskinan struktural di wilayah Asia Tenggara, khususnya menganalisis
bagaimana konsep Allah yang turut menderita dapat diintegrasikan dengan kearifan lokal
dan praktik spiritual komunitas-komunitas marjinal dan menguhubungkannya pada dialog
antar-agama di wilayah Asia Tenggara.

Rujukan

Assidqgie, S. & Anggraini. (2024). Analisis Dampak Ekonomi dan Sosial Aktivitas PT.
Waletindo Setia Persada bagi Masyarakat Desa Sindang Marga . JKPIM; Jurnal Kajian
Dan Penalaran IImu Manajemen, 02(01), 204-205.
https://doi.org/10.59031/jkpim.v2i1.339

Bauckham, R. (2006). The Theology of Jurgen Moltmann . T&T Clark.

Chambers, R. (1983). Rural Development: Putting the Last First. Longman Publisher.

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



Integrasi Allah yang Turut Menderita... (Banjarnahor & Siagian) 171

Creswell, ]. W. & Poth. (2018). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing among Five
Approach. Sage Publication.

Demarest, B. (1997). The Cross and Salvation. Crossway Books.

Goffman, E. (1963). Stigma: Notes on the Management of Spoiled Identity. Englewood Cliffs.

Green, M. (2012). Rethinking the “Poverty of Time”: Time-Use, Poverty and Development.
Sociology Compass, 06(07), 597-608. https://doi.org/10.1057 /palgrave.ap.5500077

Guiterrez, G. (1973). A Theology of Liberation: History, Politics, and Salvation. Orbis Books.

Guiterrez, G. (1983). The Power of the Poor in History. Orbis Books.Heribetus, R. & ]. (2004).
Allah dalam Perspektif Thomas Aquinas: Mendalami Esensi-Eksistensi Melalui Esse
sebagai Ipsum Esse Subsistens. Jurnal Filsafat Dan Teologi: Lumen Veritatis, 15(01), 4-
6. https://doi.org/10.30822 /lumenveritatis.v15i1.3085

Hutagalung, S. (2016). Tugas Panggilan Gereja Koinonia: Kepedulian Allah dan Tanggung
Jawab  Gereja Terhadap Kemiskinan. Jurnal Koinonia, 08(02), 93-102.
https://doi.org/10.46445/ejti.v5i2.376

Ishartono & Santoso Tri Raharjo. (2024). Sustainable Delelopment Goals (SDGs) dan
Pengentasan Kemiskinan. = SHARE:  Jurnal  Sosial, 06(02), 154-156.
https://doi.org/10.24198/share.v6i2.13198

Kolb, R. (2009). Martin Luther: Confessor of the faith. OUP Oxford.

McGrath, A. E. (2011). Christian Theology: An Introduction. Wiley-Blackwell.

Mclntyre, A. (1992). After Virtue: A Study in Moral Theory (2nd ed.). University of Notre Dame
Press.

Moltmann, J. (1967). Theology of Hope: On the Ground and the Implications of a Christian
Eschatology. Harper & Row Publisher.

Moltmann, J. (1993). The Crucified God: The Cross of Christ as the Foundation and Criticism of
Christian Theology. Fortress Press.

Moltmann, J. (1993). The Way of Jesus Christ: Christology in Messianic Dimensions. Fortress
Press.

Moustakas, R. (1994). Phenomenological Research Methods. Sage Publication.

Myers, B. L. (1999). Walking with the Poor: Principles and Practices of Transformational
Development. Orbis Books.

Nietzsche, F. (2020). God is Dead. God Remains Dead. And We Have Killed Him. Penguin Books.

Pargament, K. [. (2019). Spiritual Pain among the Chronically Poor: Prevalence
and Correlates. Psychology of Religion and Spirituality, 11(2), 145-162.
https://www.sciencedirect.com/science/article/abs/pii/S0304395905002216

Pew, R. C. (2020). Economic Pressures and Religious Practice: A Global Survey. Washington.
Pew Research Center, 02(03), 54.

PM. (2025). Wawancara Narasumber.

Pudji, Ismartini. (2025). Statistik Indonesia; Statistical Yearbook Of Indonesia 2025. 03, 314~
315.

RS. (2025). Wawancara Narasumber.

Sarot, M. (2008). Patripassianism, Theopaschtisim and the Suffering of God: Some Historical
and Systematic Considerations. Cambridge University Press.

Sasongko, N. (2024). From Christopraxis to Anthropopraxis: Incarnation, History, and Being
Human through the Lens of the Poor in the Theology of Ignacio Ellacuria, S.J. and Daniel
Lucas Lukito. VERITAS: Jurnal Teologi Dan Pelayanan , 23(01), 75-76.
https://doi.org/10.36421 /veritas.v23i1.683

Sen, A. (1999). Development as Freedom. Alfred A. Knopf.

Silitonga, P. (2023). Peran Gereja Terhadap Ekonomi Jemaat dan Upaya Gereja dalam
Meningkatkan Pemberdayaan Ekonomi Jemaat. Pediaqu:Jurnal Pendidikan Sosial Dan
Humaniora, 02(04), 12216-12225. https://doi.org/10.46445 /nccet.v1il1.699

Sitanggang, P. & D. S. (2023). Ekklesia: Bersuara Atau Bungkam Terhadap Gerakan
Kapitalisme Yang Memasuki Atau Sudah Masuk Ke Dalam Gereja Saat Ini?

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



https://doi.org/10.30822/lumenveritatis.v15i1.3085
https://doi.org/10.46445/ejti.v5i2.376
https://doi.org/10.24198/share.v6i2.13198
https://doi.org/10.36421/veritas.v23i1.683
https://doi.org/10.46445/nccet.v1i1.699

Integrasi Allah yang Turut Menderita... (Banjarnahor & Siagian) 172

INNOVATIVE:  Journal of Social Science Research, 03(02), 15101-15112.
https://doi.org/10.34307/b.v2i1.79

Sitompul. (2023). Berich HKBP Sola Gratia. Percetakan.

Sobrino, J. (1988). Spirituality of Liberation. Orbis Books.

Weinandy, T. G. (2000). Does God Suffer. University of Notre Dame Press.

Wuthnow, R. (1999). Mobilizing Civic Engagement: The Changing Impact of Religious
Involvement. In T. Skocpol & M. P. Fiorina (Eds.). Civic Engagement in American
Democracy, 06(01), 331-363.
https://journals.sagepub.com/doi/abs/10.1177/0899764012460730

Zega, Y. K. (2021). Pelayanan Diakonia: Upaya Gereja dalam Mengentaskan Kemiskinan bagi
Warga Jemaat. Immanuel: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen, 02(02), 88-102.
https://doi.org/10.33991/immanuel.v3i2.127

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja


https://doi.org/10.34307/b.v2i1.79
https://journals.sagepub.com/doi/abs/10.1177/0899764012460730
https://doi.org/10.33991/immanuel.v3i2.127

