
Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

Strategi Kepemimpinan dalam Memaksimalkan Pelayanan… (Inriani & Pebriasi) 1 

 

 

Volume 5, Nomor 2, 2025 
Available Online at: 

https://ejournal.iaknpky.ac.id/index.php/pambelum 
ISSN: 2797-684X (e); 2797-6858 (p) 

 

 

Integrasi Allah yang Turut Menderita dalam Spiritualitas Umat Miskin: 
Studi Pengalaman Iman dan Doa Jemaat HKBP Sola Gratia Berdasarkan 

Teologi Jurgen Moltmann 
 
 

Alan Kusuma Banjarnahor1, Riris Johanna Siagian2 
Sekolah Tinggi Teologi HKBP Pematangsiantar1,2, 

alanmarbun890@gmail.com1, ririsjohannasiagian@stt-hkbp.ac.id2 
 
Abstract  
This study explores how the concept of God who suffers in Jurgen Moltmann's theology is integrated into 
the spirituality and prayer practices of the poor congregation of HKBP Sola Gratia. Moltmann asserts 
that God is not distant from human suffering, but actively participates in suffering through the cross of 
Christ. This study aims to analyze how this theological understanding shapes the faith experience and 
prayer life of congregations facing structural poverty. The research method uses a qualitative approach 
with phenomenological approach with members of the HKBP Sola Gratia congregation who experience 
marginal economic conditions. Data was collected through in-depth interviews to explore narratives of 
their faith experiences, prayer practices, and theological interpretations of suffering. Analysis was 
conducted by identifying themes in keywords that connect the concept of a suffering God with the 
congregation's spiritual resilience.  The results of the study show that the understanding of God who is 
in solidarity with suffering produces three main dimensions for the poor congregation: 1. Faith 
experiences that acknowledge God's presence in situations of suffering, 2. The interpretation of suffering 
not as punishment but as a space to encounter God, and 3. The formation of a solidarity community as 
an expression of faith. This concept transforms prayer from a mere request into an expression of 
communion with God who shares in their suffering. This research contributes to the development of 
contextual theology relevant to the reality of poverty in Indonesia. 
 
Keywords: spirituality; poor; suffering; jurgen moltmann; theology of the cross 
 
Abstrak  
Penelitian ini mengeksplorasi bagaimana konsep Allah yang turut menderita dalam teologi Jurgen 
Moltmann terintegrasi dalam spiritualitas dan praktik doa jemaat miskin HKBP Sola Gratia. 
Moltmann menegaskan bahwa Allah tidak berjarak dari penderitaan manusia, melainkan aktif 
berpartisipasi dalam kesengsaraan melalui salib Kristus. Penelitian ini bertujuan menganalisis 
bagaimana pemahaman teologis tersebut membentuk pengalaman iman dan kehidupan doa jemaat 
yang menghadapi kemiskinan struktural. Metode penelitian menggunakan pendekatan kualitatif 
dengan pendekatan fenomenologis terhadap spiritualitas anggota jemaat HKBP Sola Gratia yang 
mengalami kondisi ekonomi marginal. Data dikumpulkan melalui wawancara mendalam untuk 
menggali narasi pengalaman iman, praktik doa, dan interpretasi teologis mereka terhadap 
penderitaan. Analisis dilakukan dengan mengidentifikasi tema-tema dalam kata kunci yang 
menghubungkan konsep Allah yang turut menderita dengan resiliensi spiritual jemaat.  Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa pemahaman tentang Allah yang bersolidaritas dalam penderitaan 
menghasilkan tiga dimensi utama bagi jemaat miskin; 1. Pengalaman iman yang mengakui kehadiran 
Allah dalam situasi penderitaan, 2. Pemaknaan penderitaan bukan sebagai hukuman tetapi justru 
sebagai ruang perjumpaan dengan Allah, dan 3. Pembentukan komunitas solidaritas sebagai ekspresi 
iman. Konsep ini mentransformasi doa dari sekadar permohonan menjadi ekspresi persekutuan 
dengan Allah yang turut merasakan derita mereka. Penelitian ini berkontribusi pada pengembangan 
teologi kontekstual yang relevan dengan realitas kemiskinan di Indonesia. 
 
Kata kunci: spiritualitas; umat miskin; penderitaan; jurgen moltmann; teologi salib 

Article History/Submitted: 13 May 2025/Revised: 13 November 2025/Accepted: 10 November 2025 

https://ejournal.iaknpky.ac.id/index.php/pambelum


Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 

 
 
Pendahuluan  

Kemiskinan di Indonesia merupakan masalah sosial yang kompleks dan multi-
dimensi. Faktanya, data Badan Pusat Statistik (BPS) Indonesia 2025, persentase penduduk 
Indonesia yang berada di garis kemiskinan (perkotaan dan pedesaan) terus bertambah 
jumlahnya, dari 10,49% tahun 2016 hingga 11,05% pada September 2024 (Ismartini, 2025). 
Persentase kenaikan 1,56% dari jumlah garis kemiskinan penduduk di Indonesia sebesar 
285.333,956 selama 8 tahun ini menunjukkan bahwa 22,48 juta penduduk Indonesia masih 
hidup di bawah garis kemiskinan, dengan angka kemiskinan yang bervariasi antar provinsi. 
Daerah pedesaan, terutama di Indonesia bagian timur, menghadapi kemiskinan yang lebih 
tinggi dibandingkan wilayah perkotaan. Faktor geografis, infrastruktur yang kurang 
memadai, ketidakstabilan pekerjaan dan keterbatasan akses terhadap layanan dasar kerap 
menjadi penyebab utama kesenjangan ini. 

Kondisi kemiskinan juga berdampak pada akses terhadap pangan dan nutrisi yang 
berkualitas. Meskipun Indonesia kaya akan sumber daya alam, namun acapkali masih 
menemukan banyak masyarakat miskin yang mengalami kerawanan pangan. Keterbatasan 
ekonomi membuat mereka harus berhemat dalam belanja makanan, sehingga seringkali 
mengorbankan kualitas dan keberagaman nutrisi. Kondisi ini nantinya tentu 
mengkhawatirkan akan kesehatan mereka. Kemiskinan di Indonesia juga berkaitan erat 
dengan ketimpangan sosial yang semakin lebar. Stigma sosial terhadap kemiskinan juga 
masih kuat, menyebabkan kesulitan mobilitas sosial ke atas bagi mereka yang berada di 
bawah garis kemiskinan. Dari semuanya itu, kemiskinan mengindikasikan  persoalan 
kemanusiaan yang sangat serius. Nampaknya isu kemiskinan akan terus ada dan menjadi 
persoalan yang tidak akan pernah hilang di dunia ini (Ishartono & Raharjo, 2024). Berbagai 
upaya pemerintah Indonesia untuk mengatasi kemiskinan secara integratif sebetulnya 
sudah dilakukan  begitu banyak sejak tahun 1995, mulai dari dikeluarkannya Inpres Desa 
Tertinggal, program pemerintah “Sustainable Development Goals” (SDGs), Peraturan 
Presiden Republik Indonesia nomor 15 tahun 2010 tentang percepatan penanggulangan 
kemiskinan, pembangunan infrastruktur yang lebih luas untuk memberantas kemiskinan 
yang diakibatkan ketidakadilan dan masih banyak lagi, namun secara garis besar upaya ini 
tidak terlalu menurunkan angka garis kemiskinan di Indonesia secara signifikan. 

Dalam dimensi yang berbeda, kemiskinan tidak hanya menyangkut pada aspek 
kesejahteraan fisik saja, melainkan juga menyangkut aspek rohani. Adalah Jurgen Moltmann 
yang merupakan seorang teolog Jerman terkenal abad ke-20 menyebutkan bahwa dampak 
terpenting yang diakibatkan oleh kemiskinan ialah menyangkut “iman maupun 
spiritualitas”. Humanisasi keadaan sosial bagi orang miskin tidak serta merta hanya 
mengarah pada krisis identitas, melainkan juga mengarah pada krisis iman yang tak 
terelakkan. Kemiskinan seringkali menjadi ujian berat yang membentuk hubungan 
seseorang dengan dimensi spiritual, khususnya ketika diperhadapkan dengan kebutuhan 
dasar seperti makanan, tempat tinggal, dan kesehatan tidak terpenuhi. Menurut data BPS 
tahun 2024, 9,03% penduduk Indonesia atau sekitar 25,22 juta jiwa masih hidup di bawah 
garis kemiskinan dengan pengeluaran kurang dari Rp 535.547 per kapita per bulan (Pudji, 
2025). Dalam kondisi seperti ini, energi dan fokus seseorang seringkali terkuras habis untuk 
sekedar bertahan hidup. Penelitian oleh Pew Research Center (2020) menunjukkan bahwa 
tekanan ekonomi ekstrem berdampak signifikan terhadap praktik keagamaan: 38% 
responden dalam kemiskinan ekstrem melaporkan penurunan frekuensi ibadah karena 
harus bekerja tanpa henti, sementara 42% mengalami krisis spiritual akibat stres 
berkepanjangan (Pew, 2020).  

Tak jarang, kondisi ini membuat mereka mengalami lunturnya gairah keberimanan 
mereka (spirituality crisis) sehingga menimbulkan pertanyaan eksistensial yang 
mengguncang keyakinan spiritual, seperti mengapa Tuhan mengizinkan penderitaan terjadi 
pada orang-orang yang tidak berdaya? Di mana kehadiran Tuhan bagi orang-orang miskin?  

Integrasi Allah yang Turut Menderita…  (Banjarnahor & Siagian) 158 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 
 

Studi dari Journal of Religion and Health (2019) menemukan bahwa individu yang 
mengalami food insecurity memiliki tingkat religious struggle 2,3 kali lebih tinggi dibanding 
mereka yang berkecukupan (Rehiana, 2019). Di Indonesia, data Kemensos tahun 2023 
mencatat 65% keluarga miskin mengalami masalah kesehatan mental yang berkaitan 
dengan kehilangan makna hidup dan keterasingan spiritual. Penelitian Prof. Kenneth 
Pargament dari Bowling Green State University juga mengungkapkan bahwa 31% individu 
dalam kemiskinan kronis mengalami “spiritual pain” yang ditandai dengan perasaan 
ditinggalkan oleh Tuhan (Pargament, 2019). 

Menanggapi persoalan tersebut, Moltmann menekankan secara khusus gagasan 
tentang Allah yang ikut menderita bersama manusia. Sementara itu, para teolog 
pembebasan kontemporer seperti Gustavo Gutierrez dan Leonardo Boff memahami konsep 
Allah yang turut menderita sebagai refleksi kritis terhadap realitas praksis, di mana Allah 
digambarkan sebagai Pribadi yang mendengar jeritan umat-Nya. Pendekatan mereka 
bersifat induktif, yakni berangkat dari pengalaman penderitaan manusia menuju 
pemahaman tentang Allah (“bottom–up”). Sebaliknya, Moltmann menggunakan pendekatan 
deduktif, yang bergerak dari penderitaan Allah menuju penderitaan manusia (“top–down”). 
Bagi Moltmann, gagasan tentang Allah yang turut menderita memiliki keunikan tersendiri 
karena berakar pada kedalaman teologi trinitarian, dimana Bapa yang menderita karena 
kehilangan Anak, dan Anak yang menderita karena ditinggalkan oleh Bapa (Moltmann, 
1967). Pandangannya juga memiliki sistematika teologis yang utuh, menegaskan bahwa 
Allah tidak sekadar berpihak pada pihak yang tertindas secara fungsional, melainkan Ia 
sendiri adalah Allah yang turut menderita dalam esensi-Nya. Dengan demikian, konsep ini 
menjadi lebih mudah dipahami dan dihayati, sebab penderitaan Allah menjadi dasar bagi 
penderitaan manusia. 

Tema kemiskinan menjadi refleksi Moltmann dalam menemukan konteks 
penderitaan Allah bersama manusia. Teologi ini berusaha memahami relasi antara Allah 
yang transenden dengan realitas penderitaan manusia termasuk kemiskinan. Namun, 
acapkali pandangan bahwa Allah yang turut menderita bersama orang miskin dianggap 
hanya sebagai ilusi ketika dihadapkan dengan realitas kemiskinan yang terus ada dan tidak 
ada ujungnya. Teologi Moltmann menuai kontra dan banyak kritik. Kritik Soelle terhadap 
Moltmann mengemukakan bahwa konsep Allah yang turut menderita dapat menjadi 
problematik jika tidak disertai dengan politisasi penderitaan. Ia menyatakan bahwa 
pemahaman tentang penderitaan Allah yang tidak membawa pada perlawanan terhadap 
ketidakadilan justru melanggengkan status quo. Soelle menekankan konsepsi Allah yang 
turut menderita bukan sekedar penghiburan spiritual, melainkan juga penting dalam 
tindakan konkret melawan kemiskinan (Sarot, 2008).  

Di sisi lain, penelitan Sitanggang dan Simangunsong juga menyebutkan masuknya 
kapitalisme yang berpusat pada kekayaan dan kekuasaan ke dalam gereja turut melegitimasi 
ketidakadilan ekonomi dengan membingkainya sebagai dari rencana ilahi yang pada 
akhirnya berimbas pada eksistensi orang miskin yang kurang mendapat tempat di gereja 
(Sitanggang & Simangunsong. 2023). Lebih jauh lagi, pandangan negatif mengenai teologi 
kemakmuran oleh beberapa teolog modern juga turut memperburuk situasi ini, dengan 
mengontraskan Allah yang turut menderita dan realitas orang miskin, sebab berkat Tuhan 
seringkali dimanifestasikan dalam bentuk kesuksesan finansial dan kemakmuran material. 
Implikasinya, kemiskinan dipandang sebagai tanda kurangnya iman atau ketidakberhasilan 
spiritual yang cenderung dikaitkan dengan sebuah kutukan maupun hukuman. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi dan menganalisis spiritualitas orang 
miskin melalui lensa teologis Jurgen Moltmann, khususnya dalam konteks pemahaman 
mengenai Allah yang turut menderita bersama umat-Nya. Eksplorasi Moltmann tidak hanya 
bersifat teoretis dan teologis, tetapi juga berupaya mengungkap implikasi praktis gereja 
maupun komunitas beriman terhadap orang-orang miskin. Kajian ini berusaha memahami 
bagaimana konsep Allah yang turut menderita dari pemikiran Moltmann dapat memberikan  

Integrasi Allah yang Turut Menderita…  (Banjarnahor & Siagian) 159 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 
 

makna, harapan, dan transformasi bagi spiritualitas mereka yang hidup dalam kemiskinan 
serta mendorong aksi transformatif untuk perjuangan keadilan. 

Moltmann telah memberikan kontribusi signifikan terhadap pemikiran teologis yang 
berhubungan dengan masalah kemiskinan dan ketidakadilan sosial. Karya Moltmann dalam 
“Theology of Hope 1964” mengembangkan kerangka teologis yang tidak hanya menangani 
masalah-masalah spiritual melainkan juga secara aktif terlibat dengan realitas sosial-
ekonomi yang menindas. Pemikirannya berakar pada pengalamannya sebagai tawanan 
perang selama Perang Dunia II, yang membentuk pemahaman mendalam tentang 
penderitaan manusia dan pentingnya pengharapan di tengah situasi yang tampaknya tidak 
memiliki harapan. Refleksi Moltmann melihat kemiskinan bukan sekadar sebagai kondisi 
material, melainkan sebagai hasil dari struktur ketidakadilan yang sistematis (Moltmann, 
1967).  

Moltmann menekankan bahwa kemiskinan adalah manifestasi dari sistem-sistem 
ekonomi dan politik yang menindas, yang bertentangan dengan kehendak Allah bagi 
kehidupan yang berkelimpahan untuk semua ciptaan-Nya. Bagi Moltmann, ketidakadilan 
struktural ini tidak dapat dipisahkan dari dimensi spiritual manusia, karena penindasan 
ekonomi juga merupakan bentuk penindasan terhadap martabat manusia yang diciptakan 
menurut gambar Allah. Untuk itu, Moltmann melihat bahwa doa dan iman harus diwujudkan 
dalam tindakan-tindakan nyata untuk melawan ketidakadilan dan mengentaskan 
kemiskinan (Moltmann, 1993). Baginya, teologi salib yang mewakili gambaran Allah yang 
turut menderita bersama manusia bukan teologi yang dipahami secara abstrak, tetapi juga 
tentang terlibat dalam perjuangan sejarah untuk keadilan dan pembebasan. Moltmann 
meneladani tokoh Yesus dari Nazaret untuk menempatkan perhatian khusus terhadap orang 
miskin dan tertindas dalam pengajarannya (Mat. 5:3), yang tidak hanya berbicara 
penghiburan spiritual, tetapi juga transformasi sosial yang nyata. 
 
Metode 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan fenomenologis 
untuk mengeksplorasi pengalaman spiritual jemaat miskin HKBP Sola Gratia dalam konteks 
teologi Jurgen Moltmann tentang Allah yang turut menderita. Pendekatan fenomenologis 
dipilih karena bertujuan untuk memahami makna pengalaman hidup subjek penelitian dari 
perspektif mereka sendiri (Creswell & Poth, 2018). Metode ini perlu bagi peneliti untuk 
menggali secara mendalam bagaimana jemaat miskin mengalami, memaknai, dan 
mengintegrasikan konsep Allah yang turut menderita dalam praktik spiritual dan kehidupan 
doa mereka. Desain penelitian bersifat deskriptif-analitis, yang tidak hanya menggambarkan 
fenomena tetapi juga menganalisis pola-pola makna yang muncul dari pengalaman 
partisipan (Moustakas, 1994). 

Tempat penelitian adalah di Gereja HKBP Sola Gratia yang beralamat di Desa Sindang 
Marga, Kecamatan Bayung Lencir, Kabupaten Musi Banyuasin, Provinsi Sumatera Selatan. 
Sumber data dalam penelitian ini tergambar pada tabel berikut ini. 
 
Pendekatan Penelitian : Fenomenologis 
Metode Pengumpulan Data : Wawancara  
Jumlah Narasumber : 7 orang 
 
 
 
 
 
 
 
 

Integrasi Allah yang Turut Menderita…  (Banjarnahor & Siagian) 160 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 
 
 

 
No Inisial Usia Jenis 

Kelamin 
Pekerjaan Lama 

Menjadi 
Jemaat 

Memahami Allah yang 
Turut Menderita 

bersama Jemaat Miskin 
1 MS 52 Perempuan Ibu Rumah 

Tangga 
3 Ya 

2 AP 45 Laki-laki Tukang 
Bengkel 

2 Ya 

3 PM 60 Laki-laki Pensiunan 3 Tidak 
4 RS 38 Perempuan Pedagang 

Sayur 
Keliling 

2 Ya 

5 SR 48 Laki-laki Petani 3 Ya 
6 EM 33 Perempuan Pekerja 

Serabutan 
2 Tidak 

7 DP 40 Laki-laki Tukang 
Bengkel 

3 Tidak 

Tabel 1. Sumber Data Primer Penelitian 

Selain sumber data primer, peneliti juga mengumpulkan data sekunder, yaitu 
dokumen yang relevan dengan penelitian termasuk profil gereja HKBP Sola Gratia. Dalam 
penelitian ini, hasil pengumpulan data kemudian di analisis menggunakan metode analisis 
data Miles dan Huberman dengan tahapan pengolahan, penyajian dan validasi data. 
 
Hasil dan Pembahasan 
 
Profil Singkat Gereja HKBP Sola Gratia 

Gereja HKBP Pospel Sola Gratia B-80 terletak di Desa Sindang Marga, Kecamatan 
Bayung Lencir, Kabupaten Musi Banyuasin, Provinsi Sumatera Selatan dengan kode pos 
30756. Gereja ini masuk dalam bagian Distrik XV Sumatera Bagian Selatan. Jarak tempuh ke 
kota Palembang yang dimana Distrik berada yaitu 198 KM, dan dari kota Jambi ke HKBP 
Pospel Sola Gratia B 80 Sindang Marga hanya 52 KM. Jumlah anggota jemaat tetap 11 KK (30 
Jiwa) Gereja HKBP Pospel B-80 Sindang Marga ini merupakan pemekaran dari HKBP Letare 
Bayung Lencir. Pada mulanya pembukaan pospel di daerah B-80 Sindang Marga diusulkan 
oleh beberapa keluarga dan parhalado HKBP Letare Bayung Lencir. Keluarga Sitompul br. 
Marbun (Jemaat HKBP Letare Bayung Lencir) bersama dengan keluarga Panjaitan br. 
Nainggolan, Nainggolan br. Simbolon, Sipahutar br. Sinaga dan Sipahutar br. Simamora 
memikirkan perlunya pembukaan peribadahan di daerah B-80 dengan pertimbangan 
banyaknya umat Kristen Batak yang bekerja di daerah B-80.  

Untuk itu seiring berjalannya waktu, maka atas usul dan persetujuan Pendeta Resort 
HKBP Maranatha Betung: Pdt. R. Hutagalung, M.Th, maka diputuskan untuk membuka 
peribadahan pertama pada tanggal 21 Agustus 2022 di rumah keluarga Sitompul br. Marbun 
yang diikuti oleh Pdt. K. Hutabarat, S.Th (Pimpinan Jemaat HKBP Letare Bayung Lencir) 
beserta parhalado yaitu: St. Tobing, St. Sinaga, St. Purba dan parhalado dari HKBP Syalom 
Tampang Baru yaitu: St. L. Sihotang, St. M. Sitorus, St. L. Siregar, St. L. Marpaung, St. P. 
Gurning, St. B. Simanungkalit, Cal. St. L. Sirait berserta dengan keluarga Panjaitan br. 
Nainggolan, Nainggolan br. Simbolon, Ny. Situmeang br. Pasaribu. Pada ibadah ini juga 
diangkat seorang calon penatua yang menggordinir pelayanan yaitu: Cal. St. P. Panjaitan br. 
Nainggolan dan juga diadakan Perjamuan Kudus dan Baptisan Kudus kepada D. Situmeang. 
Pendeta Resort dan parhalado beserta jemaat memikirkan perlunya tempat beribadah yang 
tetap untuk sementara. Maka diputuskan untuk beribadah di rumah keluarga E. Sipahutar 
br. Sinaga. Peribadahan di rumah ini berlangsung selama delapan bulan (2022-2023). Pada  

Integrasi Allah yang Turut Menderita…  (Banjarnahor & Siagian) 161 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 
 

bulan Februari 2023, Pendeta R. Hutagalung, M.Th beserta Pendeta Ke. Hutabarat, S.Th pergi 
ke Palembang untuk bertemu orangtua dari keluarga E. Sipahutar br. Sinaga untuk 
memohon kepada keluarga P. Sipahutar br. Sitorus untuk diberikan lahan gereja. Dengan 
pertimbangan bahwa keluarga bapak P. Sipahutar br. Sitorus memiliki kebun sawit yang 
terletak di pinggir jalan simpang B-80.  

Dengan kebaikan dan kemurahan keluarga P. Sipahutar br. Sitorus, maka pada bulan 
April 2023, keluarga tersebut menghibahkan sebidang tanah berukuran 15x20 m2. Maka 
untuk membangun gedung gereja, surat permohonan izin beribadah dipersiapkan oleh Pdt. 
R. Hutagalung, M.Th yang ditandatangaini oleh Kepala Dusun, Rukun Tetangga (RT) 06, 
Tokoh Pemuda dan Tokoh Agama yang selanjutnya ditantangani dan diketahui oleh Kepala 
Desa Sindang Marga. Selanjutnya atas semangat dan antusias dari jemaat, maka 
pembangunan gedung gereja dimulai pada bulan Juli 2023. Pembangunan ini selesai pada 
bulan Agustus 2023. Pada Minggu, 13 Agustus 2023 dilaksanakan ibadah memasuki gedung 
gereja. Pada ibadah ini semakin bertambah jemaat yang mengikuti ibadah yaitu: Keluarga 
Simanjuntak br. Simbolon, Situmeang br. Pasaribu, Simbolon br. Siringoringo, Nainggolan br. 
Simbolon, Panjaitan br. Nainggolan dan Sipahutar br. Simamora. Dipilih juga calon penatua 
sebanyak tiga orang yaitu Cal. St. T. Simbolon (Ny. Nainggolan br. Simbolon), Cal. St. Sinaga 
(Ny. Sipahutar br. Sinaga), dan Cal. St. H. Situmeang br. Pasaribu (Sitompul, 2023).   

 
Konteks Sosial-Ekonomi Jemaat HKBP Sola Gratia 

Jemaat HKBP Sola Gratia mencerminkan komunitas beriman yang tumbuh di tengah 
kondisi kemiskinan yang bersifat struktural. Sebagian besar anggotanya adalah buruh kasar 
dan tukang bengkel yang berjuang keras setiap hari untuk memenuhi kebutuhan hidup yang 
paling mendasar. Dengan tingkat pendidikan yang rendah, keterampilan yang minim, serta 
tidak adanya akses modal usaha, mereka terjebak dalam lingkaran pekerjaan informal 
dengan pendapatan yang tidak stabil (Assidqie, 2024). Gutierrez menegaskan bahwa 
kemiskinan semacam ini bukan sekadar persoalan ekonomi, tetapi merupakan kondisi yang 
merendahkan martabat kemanusiaan sebagai gambar Allah, sehingga gereja perlu 
memberikan tanggapan teologis yang serius (Guiterrez, 1983). 

Kondisi ekonomi jemaat ini memperlihatkan ketergantungan besar pada sektor 
informal yang mudah terpengaruh oleh perubahan ekonomi dan tanpa perlindungan sosial 
yang memadai. Kebanyakan anggota jemaat bekerja sebagai buruh lepas di bengkel-bengkel 
kecil, menjadi tukang las, mekanik motor, petani, atau buruh karet dengan pendapatan yang 
sangat minim dan tidak menentu. Situasi ini semakin diperburuk oleh sulitnya akses ke 
layanan kesehatan, pendidikan yang berkualitas, dan tempat tinggal yang layak; dimana 
kesemuanya ini adalah hak fundamental setiap manusia. Myers menunjukkan bahwa 
kemiskinan dalam konteks ini bersifat kompleks, meliputi tidak hanya kekurangan material 
tetapi juga ketidakberdayaan, kerentanan, keterasingan sosial, dan lemahnya daya tawar 
dalam sistem sosial (Myers, 1999). Kenyataan ini mengharuskan gereja untuk tidak hanya 
memberi bantuan amal, tetapi juga berkontribusi dalam perubahan struktural yang 
memberdayakan umat yang miskin. 

Kemiskinan yang dialami jemaat HKBP Sola Gratia tampak dalam berbagai aspek 
kehidupan, dari kekurangan pangan, keterbatasan akses pendidikan untuk anak-anak, 
hingga ketidakmampuan membiayai kebutuhan kesehatan saat ada anggota keluarga yang 
sakit. Sen berpendapat bahwa kemiskinan harus dilihat sebagai kekurangan kemampuan, 
ketidakmampuan mencapai fungsi-fungsi dasar kehidupan yang bermartabat, seperti nutrisi 
memadai, kesehatan baik, dan keterlibatan dalam kehidupan sosial (Sen, 1999). Bagi jemaat 
ini, kemiskinan material berarti harus memilih antara membeli makanan atau membayar 
uang sekolah anak, antara berobat atau membayar sewa rumah. Kondisi ini menimbulkan 
tekanan psikologis yang sangat berat dan perasaan tidak berdaya yang berkepanjangan. 
Riset Wuthnow menunjukkan bahwa jemaat-jemaat miskin sering mengalami “kemiskinan 
spiritual” yang terwujud dalam perasaan ditinggalkan oleh Tuhan dan masyarakat, yang  

Integrasi Allah yang Turut Menderita…  (Banjarnahor & Siagian) 162 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 
 

kemudian berdampak pada kualitas iman dan kehidupan rohani mereka (Wuthnow, 1999). 
Menurut EM, salah satu anggota jemaat HKBP Sola Gratia menyebutkan pergumulan 

ekonomi hariannya ditandai oleh ketidakpastian pendapatan yang terus-menerus dan 
kerentanan terhadap goncangan ekonomi dari luar. Sebagai pekerja serabutan, ia tidak 
memiliki kontrak kerja yang jelas, jaminan upah minimum, atau dana pensiun, sehingga 
setiap hari menjadi perjuangan untuk bertahan hidup. Begitu juga dengan SR, menunjukkan 
pergumulan kehidupannya ketika diperhadapkan dengan kondisi ekonomi memburuk atau 
gagal panen yang disebabkan oleh ketidakpastian cuaca dan hama, ia adalah kelompok 
pertama yang merasakan dampaknya seperti kehilangan pekerjaan sama sekali. Chambers 
menggambarkan kondisi ini sebagai “perangkap kemiskinan,” di mana kemiskinan itu 
sendiri menciptakan kondisi-kondisi yang membuat pelarian dari kemiskinan hampir 
mustahil tanpa bantuan eksternal yang signifikan (Chambers, 1983).  

Realitas ekonomi yang keras ini memaksa banyak anggota jemaat bekerja dalam 
waktu yang sangat panjang, seringkali mengorbankan waktu bersama keluarga, istirahat 
yang cukup, dan keterlibatan dalam kehidupan gereja. Kemiskinan menciptakan 
“ketidakberdayaan” yang sistematis, di mana orang miskin tidak hanya kekurangan sumber 
daya material tetapi juga kehilangan kemampuan untuk membuat keputusan yang 
bermakna tentang hidup mereka sendiri. Dalam konteks jemaat ini, tekanan ekonomi yang 
konstan menggerus energi fisik, emosional, dan spiritual yang diperlukan untuk 
pengembangan diri dan partisipasi penuh dalam komunitas iman. Green menegaskan bahwa 
kemiskinan ekonomi sering mengarah pada kemiskinan waktu, di mana orang miskin harus 
bekerja begitu keras untuk bertahan hidup sehingga mereka tidak memiliki waktu untuk 
aktivitas-aktivitas yang dapat memutus rantai kemiskinan, seperti pendidikan atau 
peningkatan keterampilan (Green, 2012). 

Disamping itu, dimensi psikologis kemiskinan yang dialami jemaat HKBP Sola Gratia 
juga meliputi keraguan, kecemasan kronis, dan keputusasaan yang memengaruhi kesehatan 
mental dan spiritual mereka secara mendalam. Dalam konteks jemaat ini, tekanan psikologis 
tersebut dapat memicu krisis iman, di mana mereka mempertanyakan kebaikan dan 
kehadiran Allah dalam situasi penderitaan mereka yang berkepanjangan. Teologi Moltmann 
tentang Allah yang turut menderita bersama umat-Nya, memberikan perspektif bahwa 
penderitaan tidak berarti ketiadaan Allah, melainkan justru ruang di mana solidaritas ilahi 
paling nyata dirasakan melalui salib Kristus. Namun, tanpa pendampingan pastoral yang 
sensitif, dimensi teologis ini sulit dipahami dan diinternalisasi oleh jemaat yang sedang 
bergumul dengan beban hidup yang berat. 

Kemiskinan juga menciptakan luka spiritual yang dalam, yang terwujud dalam 
perasaan bahwa mereka telah ditinggalkan tidak hanya oleh sistem sosial-ekonomi tetapi 
juga oleh komunitas iman dan bahkan oleh Tuhan sendiri. Sobrino menjelaskan bahwa orang 
miskin sering mengalami “penyaliban” dalam kehidupan sehari-hari mereka, suatu 
penderitaan yang sejajar dengan penderitaan Kristus namun seringkali tidak diakui atau 
divalidasi oleh gereja yang lebih mapan (Sobrino, 1988). Dalam konteks HKBP Sola Gratia, 
pergumulan spiritual ini dapat memunculkan pertanyaan-pertanyaan eksistensial tentang 
makna penderitaan, keadilan Allah, dan tujuan hidup mereka. Sobrino juga menekankan 
pentingnya gereja mengembangkan “teologi penderitaan” yang kontekstual, yang tidak 
hanya menawarkan penghiburan eskatologis tetapi juga memberikan harapan yang konkret 
dan memberdayakan dalam situasi saat ini (Sobrino, 1988). Integrasi antara pengalaman 
penderitaan dengan narasi iman Kristen, khususnya melalui perspektif teologi Moltmann 
tentang Allah yang turut menderita, dapat menjadi sumber kekuatan spiritual yang 
mengubah penderitaan menjadi solidaritas dan harapan. 

Stigma sosial yang melekat pada kemiskinan menambah beban penderitaan jemaat 
HKBP Sola Gratia, di mana mereka tidak hanya menghadapi kesulitan ekonomi tetapi juga 
diskriminasi dan marginalisasi dari masyarakat luas dan bahkan dari sesama orang Kristen. 
Goffman menjelaskan bahwa stigma dan diskriminasi adalah atribut yang secara mendalam  

Integrasi Allah yang Turut Menderita…  (Banjarnahor & Siagian) 163 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 
 

mendiskreditkan individu, mengubah mereka dari pribadi utuh menjadi seseorang yang 
“ternoda” di mata sosial (Goffman, 1963). Dalam konteks Indonesia kontemporer, 
kemiskinan sering dianggap sebagai hasil dari kemalasan, ketidakmampuan, atau bahkan 
kutukan ilahi, suatu narasi yang mengabaikan struktur ketidakadilan sistemik yang menjadi 
akar kemiskinan. Bagi jemaat yang mayoritas bekerja sebagai buruh dan tukang bengkel, 
stigma ini dapat memunculkan internalisasi rasa malu dan inferioritas yang merusak 
martabat dan harga diri mereka sebagai citra Allah.  

Marginalisasi yang dialami jemaat ini juga terwujud dalam keterbatasan akses 
terhadap ruang-ruang pengambilan keputusan, baik dalam konteks gereja maupun 
masyarakat yang lebih luas. Goffman menjelaskan bahwa orang tertindas sering mengalami 
“budaya bisu”, di mana suara dan pengalaman mereka tidak dianggap sah atau relevan dalam 
wacana publik (Goffman, 1963). Dalam struktur gereja yang hierarkis, jemaat miskin seperti 
HKBP Sola Gratia dapat merasa bahwa kebutuhan dan pergumulan mereka tidak mendapat 
perhatian yang serius dari kepemimpinan gereja yang lebih mapan secara ekonomi. DP 
menyebutkan peran gereja bagi jemaat seharusnya berlaku diterapkan untuk semua 
kalangan jemaat-Nya, tidak hanya untuk orang kaya. Guiterrez menegaskan bahwa gereja 
harus memberikan “pilihan istimewa bagi orang miskin”, tidak hanya dalam kata-kata tetapi 
dalam transformasi struktural yang menempatkan suara dan kebutuhan orang miskin di 
pusat misi gereja (Guiterrez, 1983). Ini menuntut perubahan radikal dalam cara gereja 
memahami dirinya sendiri dan misinya, bergerak dari model amal-paternalistik menuju 
model solidaritas-liberatif yang mengakui orang miskin sebagai pelaku aktif dalam 
transformasi sosial, bukan sekadar objek belas kasihan. 

 
Konsep Allah yang Turut Menderita dalam Teologi Jurgen Moltmann 

Jurgen Moltmann lahir pada 8 April 1926 di Hamburg, Jerman. Ia dibesarkan dalam 
keluarga non-religius dan dipengaruhi oleh pemikiran Lessing, Goethe, dan Nietzche, yakni 
tokoh-tokoh idealisme Jerman. Masa mudanya dibentuk oleh pengalaman menjadi tentara 
Jerman selama Perang Dunia II dan kemudian menjadi tawanan perang di Inggris. Selama 
masa tahanan inilah Moltmann mengalami transformasi spiritual setelah membaca 
Perjanjian Baru dan karya-karya teologis yang disediakan oleh kamp. Pengalaman perang 
dan penawanan ini sangat mempengaruhi pemikiran teologisnya, terutama mengenai 
penderitaan dan pengharapan. Setelah dibebaskan, ia kembali ke Jerman dan belajar teologi 
di Universitas Gottingen, tempat ia kemudian memperoleh gelar doktoralnya. Karirnya 
sebagai teolog dimulai pada tahun 1952 ketika ia menjadi pendeta di Gereja Evangelis 
Reformasi, sebelum akhirnya menjadi profesor teologi di Universitas Tübingen dari tahun 
1967 hingga pensiun pada 1994 (Bauckham, 2006). Dari beberapa karya-karya Moltmann, 
Tulisan Moltmann yang paling terkenal ialah “Theology of Hope” (1964) dan “The Crucified 
God” (1972) yang mengubah lanskap teologi abad ke-20 dan membahas tentang relevansi 
salib Kristus dalam konteks penderitaan manusia yang berpengharapan. 

Teologi Moltmann memiliki pengaruh signifikan dalam pemikiran Kristen 
kontemporer, terutama melalui penekanannya pada konsep Allah yang turut menderita. 
Dalam karya monumentalnya "The Crucified God" (1974), Moltmann menantang konsep 
tradisional tentang Allah yang tak tersentuh oleh penderitaan manusia, dan sebaliknya 
menawarkan pemahaman Allah yang benar-benar hadir dan berpartisipasi dalam 
penderitaan manusia melalui peristiwa salib (Moltmann, 1993). Pemikiran Moltmann 
tentang Allah yang turut menderita berakar pada pengalamannya sebagai tawanan perang 
di Inggris. Selama periode itu, ia bergulat dengan pertanyaan tentang keberadaan Allah di 
tengah-tengah penderitaan manusia yang begitu besar. Moltmann menolak konsep 
tradisional tentang Allah yang impassible (tidak dapat menderita) dan apathetic (tanpa 
perasaan). Sebaliknya, ia mengusulkan bahwa Allah bukanlah sosok yang jauh dan tidak 
tersentuh oleh penderitaan manusia, melainkan Allah yang sepenuhnya berpartisipasi 
dalam penderitaan dunia melalui salib Yesus Kristus. 

Integrasi Allah yang Turut Menderita…  (Banjarnahor & Siagian) 164 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 
 
Bagi Moltmann, salib menjadi titik penting dalam memahami Allah yang turut 

menderita, di mana Allah bukan hanya mengidentifikasi diri-Nya dengan penderitaan 
manusia tetapi juga mengambil bagian dalam penderitaan tersebut. Peristiwa penyaliban 
Kristus bukanlah hanya sekedar tindakan pengorbanan untuk menebus dosa manusia, 
melainkan merupakan peristiwa di mana Allah sendiri masuk ke dalam pengalaman 
penderitaan maupun kesengsaraan manusia termasuk kemiskinan. Salib menjadi lokus 
utama dari solidaritas Allah dengan dengan umat yang menderita.  Lebih jauh, Moltmann 
menunjukkan bahwa konsep Allah yang turut menderita dalam teologi Kristen berpusat 
pada Allah yang penuh kasih dan menderita, sebagaimana terlihat melalui peristiwa salib. 
Allah ini tidak berubah, dan penderitaan-Nya bukanlah karena paksaan dari luar, melainkan 
merupakan pilihan bebas yang didorong oleh kasih sejati. Tanpa penderitaan Yesus tersebut, 
orang Kristen tidak bisa benar-benar memahami sifat Allah yang penuh kasih. Melalui 
perenungan akan Kristus yang disalibkan, manusia diajak melihat sejarah yang terbuka di 
mana Allah memimpin mereka ke masa depan melalui janji-Nya (Kolb, 2009). Allah telah 
menyatakan diri-Nya dengan menjadi manusia dalam peristiwa inkarnasi. Firman yang 
menjadi daging menunjukkan bahwa Allah selalu hadir bersama manusia (Immanuel). 
Siwallete mencatat bahwa dalam Yesus Kristus, ia melihat “Allah yang Disalibkan” sebagai 
manusia yang sangat menderita, penuh sengsara dan malang. Melalui pengalaman salib, 
Allah menyingkapkan ketidakberdayaan manusia dalam keberadaannya sendiri. Konsep 
Allah yang mati di salib ini berbeda dengan pernyataan Nietzsche bahwa “Allah telah mati” 
(Nietzsche, 2020). Allah sesungguhnya adalah konsep yang menggugat dan menghancurkan 
gambaran-gambaran yang dibuat manusia dalam refleksinya tentang diri sendiri. 

Meskipun pemikiran Moltmann tentang Allah yang turut menderita telah 
memberikan kontribusi berharga bagi teologi kontemporer, pandangannya tidak terlepas 
dari berbagai perdebatan dan kritik. Beberapa teolog khawatir bahwa penekanan 
berlebihan pada penderitaan Allah dapat mengaburkan transendensi dan kekuatan Allah 
untuk menyelamatkan (Sarot, 2008). Thomas Weinandy menolak gagasan bahwa Allah 
dapat mengalami penderitaan. Ia berpendapat bahwa konsep Allah yang turut menderita 
tidak sejalan dengan doktrin tradisional mengenai “actus purus dan ipsum esse” (Weinandy, 
2000). Konsep “actus purus” dan “ipsum esse” merupakan dua konsep penting dalam filsafat 
Thomistik yang dipengaruhi oleh pemikiran Aristoteles. Actus purus, yang berarti “tindakan 
murni” atau “aktualitas murni”, merujuk pada konsep Tuhan sebagai entitas yang 
sepenuhnya aktual tanpa potensi apapun. Sedangkan ipsum esse, yang berarti “ada itu 
sendiri”, merupakan penegasan Thomas Aquinas bahwa esensi Tuhan adalah keberadaan-
Nya sendiri, yang membedakannya dari semua entitas ciptaan (Moltmann, 1993). 

Menurut Weinandy, Allah sebagai actus purus berarti bahwa Dia adalah aktualitas 
murni tanpa potensi yang belum terealisasi, sementara ipsum esse menunjukkan bahwa 
Allah adalah keberadaan itu sendiri (Weinandy, 2000). Dengan demikian, Allah tidak dapat 
mengalami perubahan atau penderitaan, karena hal itu akan menunjukkan adanya 
kekurangan atau potensi yang belum terpenuhi dalam diri-Nya. Ia berargumen bahwa 
atribusi penderitaan kepada Allah dapat merusak pemahaman tentang ketidaktergantungan 
dan ketidakterbatasan-Nya. Jika Allah dapat menderita, maka Dia akan menjadi rentan 
terhadap pengaruh luar dan kehilangan sifat-Nya sebagai sumber segala keberadaan. 
Pandangan ini sejalan dengan pemikiran Thomas Aquinas, yang menekankan bahwa Allah 
adalah “ipsum esse subsistens”, yaitu keberadaan yang berdiri sendiri dan tidak tergantung 
pada apa pun di luar diri-Nya (Heribetus, 2004).  

Respon Moltmann terhadap hal ini menuai argumennya yang kuat, Moltmann 
menyebutkan bahwa konsepsi Allah yang turut menderita merupakan teori yang memahami 
Tuhan sebagai pribadi yang telah memberikan kontribusi penting dalam pengembangan 
konsep Tuhan yang menderita. Moltmann mengkritik konsep actus purus dan ipsum esse 
yang menekankan ketidakberubahan dan ketidaktergantungannya Allah, karena 
menurutnya, konsep tersebut membuat Allah tampak jauh dan tidak terlibat dalam realitas  

Integrasi Allah yang Turut Menderita…  (Banjarnahor & Siagian) 165 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 
 

manusia (Moltmann, 1993). Ia berpendapat bahwa Salib menunjukkan Allah yang 
berpartisipasi dalam penderitaan manusia lebih sesuai dengan pesan Injil dan pengalaman 
iman Kristen. kritik Moltmann terhadap Weinandy, menguraikan bahwa “Allah tidak 
menderita seperti makhluk, dari kebutuhan alami mereka; tetapi Dia menderita dari kasih 
untuk makhluk ciptaan-Nya”. Dengan kata lain, kemampuan Allah untuk menderita berasal 
dari pilihan bebas untuk mencintai, bukan dari keterbatasan atau ketidaksempurnaan 
ontologis . 

Dengan demikian, Moltmann menolak pandangan bahwa penderitaan menunjukkan 
kelemahan atau ketidaksempurnaan dalam diri Allah. Perdebatan konsep Allah yang turut 
menderita yang dikemukakan oleh Moltmann memiliki implikasi penting bagi teologi salib 
dan teodisi (Moltmann, 1993). Dalam menghadapi persoalan kejahatan dan penderitaan di 
dunia, Moltmann menawarkan perspektif bahwa Allah tidak absen atau acuh tak acuh. 
Sebaliknya, Allah sepenuhnya hadir dalam penderitaan manusia melalui solidaritas Kristus 
yang tersalib. Di salib, Allah mengidentifikasi diri dengan mereka yang menderita, tertindas, 
dan ditinggalkan. Pendekatan ini memberikan dasar bagi apa yang kemudian dikenal 
sebagai “teologi harapan” Moltmann, yang melihat kebangkitan sebagai janji pembebasan 
bagi semua yang menderita (Moltmann, 1967). 

 
Pengalaman Iman Jemaat HKBP Sola Gratia dalam Penderitaan 

Mayoritas anggota jemaat HKBP Sola Gratia yang berasal dari lapisan masyarakat 
berpenghasilan rendah bergulat dengan permasalahan teologis yang kompleks mengenai 
keberadaan Tuhan di tengah kesulitan hidup mereka. Pertanyaan fundamental “Di mana 
Tuhan saat kami mengalami kesusahan?” terus menghantui hati para jemaat yang berjuang 
untuk mencukupi keperluan hidup sehari-hari. Ini menunjukkan krisis iman di tengah 
kesulitan ekonomi menjadi fenomena yang nyata dalam kehidupan jemaat HKBP Sola Gratia. 
Situasi kemiskinan struktural yang berkepanjangan seringkali menimbulkan pertanyaan 
tentang keadilan Allah dan relevansi iman Kristen dalam menghadapi realitas kemiskinan. 
Guiterrez menjelaskan bahwa kemiskinan bukan sekadar kondisi ekonomi, tetapi 
merupakan realitas yang mengancam kemanusiaan dan dapat menyebabkan krisis spiritual 
yang mendalam (Guiterrez, 1973). Data lapangan menemukan bahwa 3 dari 7 jemaat HKBP 
Sola Gratia yang hidup dalam kemiskinan berdampak pada kekeringan rohani karena terlalu 
fokus pada perjuangan bertahan hidup, sementara sebagian lain justru menemukan 
kekuatan iman yang lebih dalam melalui penderitaan. Moltmann menekankan bahwa Allah 
yang turut menderita justru hadir dalam solidaritas dengan mereka yang menderita, 
sehingga krisis iman dapat menjadi pintu masuk untuk pengalaman iman yang lebih otentik 
(Moltmann, 1967). 

Kesaksian-kesaksian empiris dari jemaat HKBP Sola Gratia memperlihatkan 
bagaimana pengalaman penderitaan membentuk spiritualitas yang unik dan kontekstual. 
RS, seorang janda yang berprofesi sebagai penjual sayuran keliling dan merupakan anggota 
jemaat HKBP Sola Gratia, menunjukkan bagaimana ia menemukan kekuatan melalui iman 
dan spiritualitasnya di tengah perjuangan memenuhi kebutuhan hidup keluarga serta biaya 
pendidikan anak-anaknya. Ia merenungkan kehidupannya melalui lagu Sekolah Minggu 
kesukaannya yang dahulu sering ia lantunkan, yaitu “Burung Pipit yang Kecil dikasihi Tuhan, 
terlebih diriku dikasihi Tuhan…” (Wawancara RS, 2025). Lagu tersebut mengingatkannya 
bahwa Tuhan yang Maha Pengasih telah menyiapkan rezeki untuk seluruh makhluk ciptaan-
Nya. RS menceritakan pengalaman hidupnya dalam masa sulitnya, namun Tuhan mampu 
menolong-Nya melalui para pelayan dan jemaat-Nya. RS juga percaya bahwa Allah yang 
turut menderita juga bersolidaritas dengan pengalaman kepahitan bagi umat-Nya yang 
hidup dalam kemiskinan. Ia selalu didukung dan dibantu oleh sesama jemaat gereja ketika 
menghadapi musibah atau dalam masa-masa sulitnya. Oleh karena itu, meski menghadapi 
berbagai kesulitan dan ketidakpastian ekonomi, ia tetap sabar dan yakin bahwa Tuhan akan 
selalu menolongnya.  

Integrasi Allah yang Turut Menderita…  (Banjarnahor & Siagian) 166 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 
 
 
Sementara itu, AP, seorang kepala keluarga yang bekerja sebagai tukang bengkel, 

membagikan kesaksiannya tentang bagaimana ia justru menemukan Allah melalui doa-
doanya ketika berada di masa paling sulit dalam hidupnya. Para pelayan gereja rutin 
mengunjungi kediaman AP untuk berdoa bersama, menguatkan imannya ditengah kesulitan. 
Melalui gereja, AP dapat membangun hubungan yang setara dengan seluruh anggota jemaat. 
Di sana, ia menemukan komunitas yang mempererat hubungan antara manusia dengan 
Allah maupun dengan sesama. Hal ini tercermin dari semangat "kebersamaan" yang terjalin 
antara jemaat dan pelayan gereja, di mana setiap usai kebaktian hari Minggu, mereka tidak 
langsung pulang, tetapi meluangkan waktu untuk duduk bersama, berdiskusi santai, dan 
saling berbagi pengalaman untuk menguatkan satu sama lain. Semangat kebersamaan yang 
dibangun oleh jemaat HKBP Sola Gratia ini memperkuat iman jemaat untuk terus hidup setia 
kepada Tuhan dan penuh harapan. Untuk itu, AP merasakan bahwa gereja menjadi 
pemaknaan akan Allah yang turut menderita hadir dan bersama dalam perjalanan 
kehidupan umat-Nya.  

Namun, kondisi yang berbeda terjadi pada PM, seorang pensiunan yang justru 
memilih menjauh dari kehidupan rohani. Di hari Minggu, ia lebih senang menghabiskan 
waktu bersama teman-teman di kedai tuak daripada beribadah bersama keluarga. PM 
menyebutkan “gereja sudah kehilangan daya tariknya dan monoton” (Wawancara PM, 
2025). Ia memandang aktivitas gereja seperti bersekutu dan berdoa hanya sebagai ritual 
keagamaan belaka yang tidak memberikan dampak nyata bagi kehidupan maupun 
perkembangan spiritualnya. PM menganggap bahwa setiap orang sudah punya takdirnya 
masing-masing, dan karena itu ia merasa takdir hidupnya stagnan tanpa kemajuan ekonomi 
sama sekali, bahkan hingga masa pensiunnya. Karena itu, ia beranggapan bahwa Tuhan tidak 
menyertai orang-orang miskin seperti dirinya. 

Meskipun demikian, mayoritas akan pemaknaan penderitaan dalam perspektif iman 
jemaat HKBP Sola Gratia memperlihatkan transformasi cara pandang dari teodisi klasik 
menuju pemahaman tentang Allah yang solidaritas. Berbeda dengan teologi kemakmuran 
yang populer di banyak gereja, jemaat ini mulai mengembangkan teologi penderitaan yang 
lebih kontekstual berdasarkan pengalaman hidup mereka. Sasongko menjelaskan bahwa 
penderitaan dapat memiliki dimensi transformatif ketika dialami dalam komunitas iman dan 
dipahami dalam terang salib Kristus (Sasongko, 2024). Jemaat HKBP Sola Gratia tidak 
memandang kemiskinan mereka sebagai kutukan atau hukuman Allah, melainkan sebagai 
realitas yang juga dialami oleh Kristus sendiri dalam inkarnasi-Nya. Pemaknaan ini sejalan 
dengan pemikiran Moltmann yang menekankan bahwa Kristus yang tersalib adalah Allah 
yang turut merasakan penderitaan manusia hingga titik paling dalam, sehingga tidak ada 
penderitaan manusia yang asing bagi Allah. 

Semangat iman dan kebersamaan sesama jemaat dalam penderitaan menjadi 
manifestasi konkret dari teologi Trinitarian Moltmann dalam konteks HKBP Sola Gratia. 
Ketika seorang anggota jemaat mengalami kesulitan, anggota lain secara spontan 
memberikan bantuan sesuai kemampuan mereka, meskipun mereka sendiri juga berada 
dalam kondisi ekonomi yang sulit. Praktik “tangan di atas” yang dikembangkan jemaat ini 
mencerminkan pemahaman bahwa penderitaan bukan sesuatu yang harus ditanggung 
sendiri, melainkan menjadi tanggung jawab bersama komunitas iman. Ini mengimplikasikan 
bahwa komunitas Kristen sejati adalah komunitas yang saling menanggung beban, dan hal 
ini menjadi nyata dalam praktik kehidupan jemaat HKBP Sola Gratia. Moltmann juga 
menjelaskan bahwa gereja sebagai komunitas mesianik harus menjadi tanda kehadiran 
Kerajaan Allah melalui solidaritas dengan mereka yang menderita. 

Peran komunitas dalam penguatan iman menjadi sangat krusial bagi jemaat HKBP 
Sola Gratia dalam menghadapi tantangan kemiskinan struktural. Melalui persekutuan doa 
rutin setiap minggu dan kelompok-kelompok kecil (sel), jemaat saling menguatkan dan 
berbagi pengalaman iman mereka. McIntyre dalam teologinya tentang komunitas  

Integrasi Allah yang Turut Menderita…  (Banjarnahor & Siagian) 167 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 
 

menekankan bahwa identitas moral dan spiritual seseorang terbentuk dalam dan melalui 
komunitas (McIntyre, 1992). Dalam konteks jemaat HKBP Sola Gratia, komunitas menjadi 
ruang di mana pengalaman penderitaan ditransformasi menjadi pengalaman iman yang 
memperkuat, bukan menghancurkan.  

Akhirnya, integrasi antara pengalaman penderitaan dan spiritualitas dalam jemaat 
HKBP Sola Gratia memperlihatkan relevansi teologi Moltmann dalam konteks Indonesia 
kontemporer. Konsep Allah yang turut menderita bukan lagi sekadar konstruksi teologis 
abstrak, melainkan menjadi pengalaman hidup yang nyata bagi umat miskin yang berjuang 
bertahan hidup setiap hari (Zega, 2021). Doa-doa spontan jemaat yang penuh tangisan, 
keluhan, dan sekaligus pengharapan mencerminkan spiritualitas lament (ratapan) yang 
otentik, yang menurut adalah bagian integral dari iman Alkitabiah yang sehat. Pengalaman 
iman jemaat ini menunjukkan bahwa penderitaan, ketika dialami dalam terang salib Kristus 
dan dalam solidaritas komunitas, dapat menjadi medium transformasi spiritual yang 
mendalam. 

 
Integrasi Konsep Allah yang Turut Menderita Dalam Spiritual Orang Miskin 

Pengalaman spiritual orang miskin sering kali mewarnai kehidupan yang keras dan 
penuh tantangan. Dalam kondisi keterbatasan ekonomi (jasmani), mereka diperhadapkan 
dengan tekanan batin dan ketidakpastian masa depan. Sementara, dalam kondisi spiritual 
(rohani), doa dan praktik spiritual mereka sering ditandai dengan keraguan mendalam, 
pertanyaan, atau bahkan perasaan yang terputus dari kepercayaan akan pemaknaan dan 
tujuan hidup. Tidak jarang orang yang mengalami krisis iman merasa kehilangan arah, 
kebingungan, bahkan kehampaan spiritual yang mendalam (Moltmann, 1993). Salah satu 
dampak dari krisis iman atau spiritual yang diakibatkan oleh kemiskinan, mereka sering 
mempertanyakan akan keberadaan dan kebaikan Tuhan. Pertanyaan ini menjadi sangat 
nyata dan mendesak yang dapat mengoyak fondasi kepercayaan dan memaksa mereka 
untuk memikirkan kembali pemahaman mereka tentang kehendak ilahi dan teodisi 
(Hutagalung, 2016). Orang miskin kerap menyadari bahwa penderitaan yang mereka alami 
bukan hanya akibat nasib (fatalisme) maupun rendahnya sumber daya manusia (pendidikan 
dan keterampilan), tetapi juga karena ketimpangan sosial dan struktur yang menindas. 
Struktur ini terbentuk dari sistem ekonomi, kebijakan publik, dan norma sosial yang 
menguntungkan kelompok tertentu dan meminggirkan kelompok lainnya. Struktur ekonomi 
neoliberal yang menindas memaksa orang miskin untuk bersaing di pasar kerja tanpa 
perlindungan sosial yang memadai. Akibatnya upah murah, kondisi kerja yang tidak 
manusiawi, serta lemahnya perlindungan hukum terhadap orang miskin. Oleh karena itu, 
spiritualitas mereka sering kali menyatu dengan semangat perlawanan terhadap 
ketidakadilan, iman mereka tidak pasif, tetapi aktif dan profetis yang mendorong mereka 
untuk bersuara, menuntut hak, serta memperjuangkan perubahan sosial yang lebih adil.  

Untuk itu, respon Moltmann melihat kemiskinan menguraikan dan menghubungkan 
penderitaan Kristus dengan penderitaan kelompok orang miskin dan terpinggirkan di 
masyarakat. Moltmann menawarkan penderitaan dan kematian di dalam Allah. Allah 
berbela-rasa dengan semua orang yang menderita, bahkan hadir pada titik nadir 
ketercampakan dan penolakan. Allah tidak sekadar memasuki  keterbatasan  umat  manusia,  
tetapi  Allah, dalam peristiwa salib, juga masuk ke dalam situasi  dosa  mereka  dan  
ditinggalkan oleh Allah. Bagi Moltmann, perhatian terhadap kemiskinan bukan sekedar 
tindakan karitatif, melainkan bagian dari panggilan iman Kristen untuk berpartisipasi dalam 
pembebasan manusia dari segala bentuk penindasan dan ketidakadilan (McGrath, 2011). 
Konsepsi Allah yang turut menderita dalam salib menunjukkan bahwa Allah mengalami 
penderitaan, kematian dan kebangkitan dalam diri Yesus Kristus. Moltmann menyebutkan 
bahwa Allah tidak berada di luar penderitaan manusia sebagai pengamat yang tidak 
terpengaruh, melainkan ia telah mengambil penderitaan ke dalam keberadaan-Nya sendiri 
untuk memberikan keselamatan dan pembebasan bagi orang-orang yang marginal dan  

Integrasi Allah yang Turut Menderita…  (Banjarnahor & Siagian) 168 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 
 

tertindas (Demarest, 1997).  Integrasi konsep Allah yang turut menderita dengan 
spiritualitas orang miskin menguraikan ketika Yesus berseru, “Allah-Ku, Allah-Ku, mengapa 
Engkau meninggalkan Aku?” (Mzm. 22:2), menunjukkan bahwa Allah mengalami 
keterpisahan dari diri-Nya sendiri, mengalami penderitaan yang dialami manusia yang 
merasa ditinggalkan. Orang miskin mengalami pengucilan, stigmatisasi, dan kehilangan 
martabat yang serupa dengan pengalaman Yesus yang disalibkan, ditolak, dihina, dan 
dipermalukan. Moltmann menekankan bahwa penderitaan Yesus di kayu salib memberikan 
nilai dan makna baru pada penderitaan manusia dalam kemiskinan. Penderitaan tersebut 
tidak lagi dipandang sebagai kutukan atau hukuman, melainkan sebagai tempat di mana 
Allah hadir secara istimewa (Moltmann, 1993). Moltmann berpendapat bahwa Allah yang 
disalibkan secara khusus memihak kepada mereka yang menderita dalam kemiskinan, 
memberikan harapan bahwa penderitaan mereka tidak sia-sia. Peristiwa salib ini 
mendemonstrasikan solidaritas Allah dengan mereka yang menderita kemiskinan, 
pengucilan, dan ketidakadilan. Allah tidak lagi dipandang yang kebal terhadap penderitaan, 
melainkan sebagai Allah yang rela menderita demi dan bersama dengan umat-Nya yang 
menderita. 
 
Implikasi 

Gambaran spiritualitas orang miskin dalam integrasi Allah yang turut menderita dari 
perspektif Moltmann memiliki 3 implikasi teologis, yakni; implikasi pertama dari 
spiritualitas orang miskin dalam teologi Moltmann adalah transformasi radikal dalam 
memahami relasi antara Allah dan manusia. Ketika Allah dipahami sebagai yang turut 
menderita, solidaritas ilahi ini memberikan penghiburan dan makna baru bagi penderitaan 
orang miskin. Penderitaan tidak lagi dipandang sebagai kondisi yang ditinggalkan Allah, 
melainkan ruang perjumpaan dengan Allah yang hadir di dalam kelemahan. Orang miskin 
dapat menemukan kekuatan spiritual dalam kesadaran bahwa Allah sendiri mengidentifikasi 
diri dengan penderitaan mereka, yang pada gilirannya mengubah spiritualitas mereka dari 
keputusasaan menjadi pengharapan yang bertumpu pada solidaritas ilahi. Implikasi kedua 
adalah penghayatan iman yang lebih otentik dan berdimensi sosial. Pemahaman akan Allah 
yang turut menderita mendorong spiritualitas yang tidak hanya berfokus pada pencapaian 
kesalehan pribadi, tetapi juga pada aksi pembebasan dari struktur ketidakadilan. Ketika 
orang miskin mengintegrasikan pengalaman akan Allah yang turut menderita, iman mereka 
menjadi kekuatan transformatif yang memampukan mereka menantang ketidakadilan dan 
menciptakan komunitas yang lebih inklusif berdasarkan solidaritas.  

Implikasi terakhir adalah kontribusi teologis unik dari pengalaman orang miskin bagi 
pemahaman yang lebih komprehensif tentang Allah. Spiritualitas orang miskin yang berakar 
dalam pengalaman penderitaan namun diterangi oleh pemahaman akan Allah yang turut 
menderita menghadirkan suatu epistemologi teologis yang khas. Perspektif kaum marginal 
ini memberikan koreksi penting terhadap teologi dominan yang sering kali dibentuk oleh 
pengalaman kaum privileged khususnya dalam konteks gereja. Spiritualitas orang miskin 
bukan objek belas kasihan tetapi sumber teologis yang memperkaya pemahaman gereja 
tentang Allah yang hadir dalam sejarah penderitaan manusia. Panggilan Gereja sudah 
seharusnya disesuaikan dengan ajaran Yesus Kristus yakni datang untuk mengenali dan 
menghormati karunia rohani yang dimiliki oleh orang miskin, pengalaman, pengetahuan, dan 
kebijaksanaan yang lahir dari pergumulan mereka (Silitonga, 2023). Gereja perlu 
mengembangkan sikap kerendahan hati untuk belajar dari spiritualitas ini, bukan hanya 
mengajarkan atau melayani orang miskin. Melalui lensa Moltmann, pengalaman orang 
miskin tidak hanya menjadi objek perhatian pastoral, tetapi sumber pengetahuan teologis  
yang otentik tentang Allah yang hadir dalam solidaritas dengan mereka yang menderita, 
sehingga memperkaya dan memperdalam pemahaman gereja tentang misteri Allah dan 
panggilan untuk berpartisipasi dalam misi pembebasan-Nya. 
 

Integrasi Allah yang Turut Menderita…  (Banjarnahor & Siagian) 26 Integrasi Allah yang Turut Menderita…  (Banjarnahor & Siagian) 169 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 
 
Rekomendasi untuk Penelitian Lanjutan 

Peneliti mengharapkan adanya penelitian lanjutan terutama pada agar variasi 
spiritualitas penderitaan dalam komunitas miskin lebih terlihat. Selain itu, dalam penelitian 
selanjutnya juga dapat mengembangkan atau melakukan kajian komparatif antara teologi 
penderitaan Moltmann, teologi pembebasan, dan spiritualitas lokal Nusantara perlu 
dilakukan untuk menghasilkan pemahaman yang lebih kontekstual mengenai solidaritas 
ilahi. Di samping itu, pendekatan interdisipliner yang menggabungkan teologi, psikologi 
agama, dan ilmu sosial penting digunakan agar dampak penderitaan terhadap kesehatan 
mental, resiliensi spiritual, dan dinamika pemaknaan iman dapat dipahami secara lebih 
utuh. 
Kesimpulan  

Teologi Jurgen Moltmann mengenai Allah yang turut menderita memberikan dasar 
spiritualitas yang mendalam bagi orang miskin. Moltmann melihat penderitaan Allah di kayu 
salib sebagai solidaritas aktif dengan manusia yang menderita, khususnya mereka yang 
miskin dan termarginalisasi. Dalam perspektif ini, orang miskin dapat menemukan 
penghiburan dan kekuatan spiritual dalam kesadaran bahwa Allah tidak hanya memahami 
penderitaan mereka secara abstrak, tetapi benar-benar hadir dan turut merasakan 
penderitaan tersebut melalui inkarnasi dan penyaliban Kristus. Spiritualitas orang miskin, 
dalam kerangka teologi Moltmann, bukanlah pelarian dari realitas dunia, melainkan suatu 
pemberdayaan untuk melawan ketidakadilan dan struktur penindasan. Pengalaman iman 
orang miskin menjadi ruang perjumpaan dengan Allah yang turut menderita, yang tidak 
hanya membangkitkan harapan eskatologis tetapi juga mendorong partisipasi aktif dalam 
transformasi dunia. Melalui pandangan ini, orang miskin tidak lagi dilihat sebagai objek 
belas kasihan, tetapi sebagai subjek teologis yang memiliki pengalaman unik tentang 
solidaritas ilahi dalam penderitaan mereka. 

Integrasi antara spiritualitas orang miskin dengan konsep Allah yang turut menderita 
menghasilkan teologi yang membebaskan dan memberdayakan. Pendekatan ini 
memungkinkan orang miskin untuk melihat penderitaan mereka bukan sebagai tanda 
ditinggalkan oleh Allah, melainkan sebagai tempat perjumpaan istimewa dengan-Nya. 
Moltmann menegaskan bahwa penderitaan Allah bukanlah tanda kelemahan, tetapi ekspresi 
kasih yang radikal, yang membuka kemungkinan bagi terciptanya dunia baru yang lebih adil. 
Peran gereja terhadap orang miskin bukan hanya ikut dalam perjuangan keadilan melainkan 
juga ikut dalam transformasi orang miskin yang berorientasi pada pemberdayaan guna 
mencukupi kebutuhan ekonominya. Dalam perspektif ini, spiritualitas orang miskin menjadi 
kekuatan revolusioner yang membawa harapan dan pembaruan, bukan hanya bagi diri 
mereka sendiri tetapi juga bagi seluruh ciptaan yang merindukan pembebasan. 

Adapun rekomendasi dalam Penelitian lanjutan dari studi "Integrasi Allah yang Turut 
Menderita dalam Spiritualitas Umat Miskin: Studi Pengalaman Iman dan Doa Jemaat HKBP 
Sola Gratia Berdasarkan Teologi Jurgen Moltmann" dapat diarahkan pada eksplorasi 
komparatif antara teologi penderitaan Moltmann dengan pendekatan teologi pembebasan 
di konteks kemiskinan struktural di wilayah Asia Tenggara, khususnya menganalisis 
bagaimana konsep Allah yang turut menderita dapat diintegrasikan dengan kearifan lokal 
dan praktik spiritual komunitas-komunitas marjinal dan menguhubungkannya pada dialog 
antar-agama di wilayah Asia Tenggara. 

 
Rujukan 
 Assidqie, S. & Anggraini. (2024). Analisis Dampak Ekonomi dan Sosial Aktivitas PT. 

Waletindo Setia Persada bagi Masyarakat Desa Sindang Marga . JKPIM; Jurnal Kajian 
Dan Penalaran Ilmu Manajemen, 02(01), 204–205. 
https://doi.org/10.59031/jkpim.v2i1.339 

Bauckham, R. (2006). The Theology of Jurgen Moltmann . T&T Clark. 
Chambers, R. (1983). Rural Development: Putting the Last First. Longman Publisher. 

Integrasi Allah yang Turut Menderita…  (Banjarnahor & Siagian) 170 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 
 
Creswell, J. W. & Poth. (2018). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing among Five 

Approach. Sage Publication. 
Demarest, B. (1997). The Cross and Salvation. Crossway Books. 
Goffman, E. (1963). Stigma: Notes on the Management of Spoiled Identity. Englewood Cliffs. 
Green, M. (2012). Rethinking the “Poverty of Time”: Time-Use, Poverty and Development. 

Sociology Compass, 06(07), 597–608. https://doi.org/10.1057/palgrave.ap.5500077 
Guiterrez, G. (1973). A Theology of Liberation: History, Politics, and Salvation. Orbis Books. 
Guiterrez, G. (1983). The Power of the Poor in History. Orbis Books.Heribetus, R. & J. (2004). 

Allah dalam Perspektif Thomas Aquinas: Mendalami Esensi-Eksistensi Melalui Esse 
sebagai Ipsum Esse Subsistens. Jurnal Filsafat Dan Teologi: Lumen Veritatis, 15(01), 4–
6. https://doi.org/10.30822/lumenveritatis.v15i1.3085 

Hutagalung, S. (2016). Tugas Panggilan Gereja Koinonia: Kepedulian Allah dan Tanggung 
Jawab Gereja Terhadap Kemiskinan. Jurnal Koinonia, 08(02), 93–102. 
https://doi.org/10.46445/ejti.v5i2.376 

Ishartono & Santoso Tri Raharjo. (2024). Sustainable Delelopment Goals (SDGs) dan 
Pengentasan Kemiskinan. SHARE: Jurnal Sosial, 06(02), 154–156. 
https://doi.org/10.24198/share.v6i2.13198 

Kolb, R. (2009). Martin Luther: Confessor of the faith. OUP Oxford. 
McGrath, A. E. (2011). Christian Theology: An Introduction. Wiley-Blackwell. 
McIntyre, A. (1992). After Virtue: A Study in Moral Theory (2nd ed.). University of Notre Dame 

Press. 
Moltmann, J. (1967). Theology of Hope: On the Ground and the Implications of a Christian 

Eschatology. Harper & Row Publisher. 
Moltmann, J. (1993). The Crucified God: The Cross of Christ as the Foundation and Criticism of 

Christian Theology. Fortress Press. 
Moltmann, J. (1993). The Way of Jesus Christ: Christology in Messianic Dimensions. Fortress 

Press. 
Moustakas, R. (1994). Phenomenological Research Methods. Sage Publication. 
Myers, B. L. (1999). Walking with the Poor: Principles and Practices of Transformational 

Development. Orbis Books. 
Nietzsche, F. (2020). God is Dead. God Remains Dead. And We Have Killed Him. Penguin Books. 
Pargament, K. I. (2019). Spiritual Pain among the Chronically Poor: Prevalence 

and Correlates. Psychology of Religion and Spirituality, 11(2), 145–162. 
https://www.sciencedirect.com/science/article/abs/pii/S0304395905002216 

Pew, R. C. (2020). Economic Pressures and Religious Practice: A Global Survey.  Washington. 
Pew Research Center, 02(03), 54. 

PM. (2025). Wawancara Narasumber. 
Pudji, Ismartini. (2025). Statistik Indonesia; Statistical Yearbook Of Indonesia 2025. 03, 314–

315. 
RS. (2025). Wawancara Narasumber. 
Sarot, M. (2008). Patripassianism, Theopaschtisim and the Suffering of God: Some Historical 

and Systematic Considerations. Cambridge University Press. 
Sasongko, N. (2024). From Christopraxis to Anthropopraxis: Incarnation, History, and Being 

Human through the Lens of the Poor in the Theology of Ignacio Ellacuria, S.J. and Daniel 
Lucas Lukito. VERITAS: Jurnal Teologi Dan Pelayanan , 23(01), 75–76. 
https://doi.org/10.36421/veritas.v23i1.683 

Sen, A. (1999). Development as Freedom. Alfred A. Knopf. 
Silitonga, P. (2023). Peran Gereja Terhadap Ekonomi Jemaat dan Upaya Gereja dalam 

Meningkatkan Pemberdayaan Ekonomi Jemaat. Pediaqu:Jurnal Pendidikan Sosial Dan 
Humaniora, 02(04), 12216–12225. https://doi.org/10.46445/nccet.v1i1.699 

Sitanggang, P. & D. S. (2023). Ekklesia: Bersuara Atau Bungkam Terhadap Gerakan 
Kapitalisme Yang Memasuki Atau Sudah Masuk Ke Dalam Gereja Saat Ini?  

Integrasi Allah yang Turut Menderita…  (Banjarnahor & Siagian) 171 

https://doi.org/10.30822/lumenveritatis.v15i1.3085
https://doi.org/10.46445/ejti.v5i2.376
https://doi.org/10.24198/share.v6i2.13198
https://doi.org/10.36421/veritas.v23i1.683
https://doi.org/10.46445/nccet.v1i1.699


Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 
 

INNOVATIVE: Journal of Social Science Research, 03(02), 15101–15112. 
https://doi.org/10.34307/b.v2i1.79 

Sitompul. (2023). Berich HKBP Sola Gratia. Percetakan. 
Sobrino, J. (1988). Spirituality of Liberation. Orbis Books. 
Weinandy, T. G. (2000). Does God Suffer. University of Notre Dame Press. 
Wuthnow, R. (1999). Mobilizing Civic Engagement: The Changing Impact of Religious 

Involvement. In T. Skocpol & M. P. Fiorina (Eds.). Civic Engagement in American 
Democracy, 06(01), 331–363. 
https://journals.sagepub.com/doi/abs/10.1177/0899764012460730 

Zega, Y. K. (2021). Pelayanan Diakonia: Upaya Gereja dalam Mengentaskan  Kemiskinan bagi 
Warga Jemaat. Immanuel: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen, 02(02), 88–102. 
https://doi.org/10.33991/immanuel.v3i2.127 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Integrasi Allah yang Turut Menderita…  (Banjarnahor & Siagian) 172 

https://doi.org/10.34307/b.v2i1.79
https://journals.sagepub.com/doi/abs/10.1177/0899764012460730
https://doi.org/10.33991/immanuel.v3i2.127

