
Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

Strategi Kepemimpinan dalam Memaksimalkan Pelayanan… (Inriani & Pebriasi) 1 

 

 

Volume 5, Nomor 2, 2025 
Available Online at: 

https://ejournal.iaknpky.ac.id/index.php/pambelum 
ISSN: 2797-684X (e); 2797-6858 (p) 

 

 

Membangun Urgensi Penggunaan Lagu Gerejawi (KJ, PKJ, NNBT, DSL, 
KSK) Dalam Perspektif Musik Gereja Menurut Jeremy Begbie 

 

Kluivert Natanael Kowuh1, Denny Adri Tarumingi2, Marhaeni Mawuntu3 

Fakultas Teologi Universitas Kristen Indonesia Tomohon 1,2,3 

kluivertkowuh@gmail.com    
 
Abstract  
The limited use of official church hymns such as KJ, PKJ, NNBT, NKB, DSL and KSK in GMIM worship 
raises concerns about the preservation of the church’s rich musical heritage, which holds significant 
theological and historical value. This article aims to reaffirm the urgency of using these hymns through 
a theological approach based on the thoughts of Jeremy Begbie. Using a descriptive qualitative method 
through observation and interviews at GMIM Sion Tumaluntung, the study finds that although these 
hymns possess deep spiritual value, their use is declining due to lack of training, the dominance of 
contemporary worship music, and limited understanding amoung younger generations. Therefore, the 
church must develop contextual educational and liturgical strategies to ensure that these hymns 
continue to play a vital role in shaping holistic Christian siprituality. 
 
Keywords: GMIM; Church music; hymns; spirituality. 
 
Abstrak  
Minimnya penggunaan lagu-lagu gerejawi resmi seperti KJ, PKJ, NNBT, NKB, DSL dam KSK dalam 
ibadah GMIM menimbulkan kekhawatiran terhadap pelestarian warisan musik gereja yang sarat 
nilai teologis dan historis. Artikel ini bertujuan menegaskan kembali urgensi penggunaan lagu-lagu 
tersebut melalui pendekatan teologis berdasarkan pemikiran Jeremy Begbie. Dengan Metode 
kualitatif deskriptif melalui observasi dan wawancara di Jemaat GMIM Sion Tumaluntung, ditemukan 
bahwa meski lagu-lagu gerejawi memiliki nilai spiritual tinggi, penggunaannya menurun karena 
kurangnya pembinaan, dominasi music kontemporer, dan rendahnya pemahaman generasi muda. 
Oleh karena itu, gereja perlu menyusun strategi edukatif dan liturgis agar lagu-lagu ini kembali 
berperan dalam membentuk spiritualitas Kristen secara utuh. 
 
Kata kunci: GMIM; musik gereja; lagu; spritualitas. 
 
Pendahuluan  

Sejak zaman kuno, musik telah menjadi elemen penting dalam kehidupan religius 
manusia. Dalam berbagai tradisi keagamaan, musik memiliki peran sakral sebagai medium 
komunikasi antara manusia dan realitas ilahi. Dalam tradisi Kekristenan, musik khususnya 
dalam bentuk nyanyian menempati tempat yang sangat signifikan dalam praktik 
penyembahan. Nyanyian adalah syair yang dilafalkan sesuai nada, ritme, birama, dan melodi 
tertentu hingga membentuk harmoni (Ulam, 2019). Nyanyian gerejawi bukan hanya menjadi 
sarana untuk memuliakan Allah, tetapi juga berfungsi sebagai alat pembinaan spiritual umat. 
Melalui lagu-lagu tersebut, iman dinyatakan, ajaran gereja disampaikan, dan nilai-nilai etis 
ditanamkan dengan cara yang musikal dan menyentuh dimensi afektif umat (Begbie, 2007). 
Melalui musik, gereja membentuk dan memelihara pemahaman teologis jemaat, bahkan 
sejak mereka masih anak-anak (Saliers, 2010). Oleh karena itu musik menjadi begitu sentral 
dalam kehidupan manusia, sehingga musik dapat dikatakan sebagai bagian dari perilaku 
sosial yang kompleks dan universal (Nainggolan, 2020). 

 Rasul Paulus pada suratnya kepada Jemaat Efesus menyebutkan tiga bentuk 
nyanyian yang digunakan dalam ibadah jemaat mula-mula, yaitu mazmur, kidung, dan  

Article History/Submitted: 04 July 2025/Revised: 16 November 2025/Accepted: 24 November 2025 

https://ejournal.iaknpky.ac.id/index.php/pambelum
mailto:kluivertkowuh@gmail.com


Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 
 

nyanyian rohani. Ketiganya merupakan sarana pujian yang dipakai umat percaya untuk 
menyatakan iman dan pengagungan kepada Tuhan. Semua nyanyian pujian, mazmur dan 
nyanyian rohani haruslah dipersembahkan hanya kepada Tuhan. Efesus 5:19–20 juga dapat 
dilihat sebagai ungkapan dari kepenuhan Roh Kudus yang tercermin melalui ibadah yang 
mengalir secara spontan. Dalam suasana seperti itu, mazmur, himne, dan nyanyian rohani 
dapat muncul dengan alami sebagai respons hati yang dipenuhi Roh. Rasa syukur memang 
merupakan bagian penting dari ibadah, namun lebih dari itu, syukur menjadi tanda 
kehadiran dan pekerjaan Roh Kudus dalam diri orang percaya. Roh Kudus terus 
membimbing umat untuk tetap bersyukur dalam segala situasi kehidupan (Kristiantoro & 
Boiliu, 2023).  

 Pada masa Reformasi Protestan, nyanyian jemaat telah menjadi aspek yang sangat 
ditekankan, seiring dengan prinsip "sacerdotalis universal" yang menempatkan umat 
sebagai peserta aktif dalam ibadah. Martin Luther, misalnya, menulis dan mengadaptasi 
banyak himne untuk dinyanyikan dalam bahasa ibu agar dapat dipahami dan dihayati oleh 
seluruh jemaat (Sunarto & Sejati, 2021).  Tradisi ini terus berkembang dalam gereja-gereja 
Protestan, termasuk di Indonesia, dan menjadi warisan yang penting untuk dipelihara. 

 Dalam konteks Indonesia, gereja-gereja Protestan seperti Gereja Masehi Injili di 
Minahasa (GMIM) memiliki kontribusi penting dalam membentuk corak musik gerejawi 
yang khas. GMIM, yang berakar pada misi zending Belanda di tanah Minahasa pada abad ke-
19, telah mengembangkan bentuk-bentuk musik gereja yang memadukan unsur-unsur 
teologis Reformed dengan nilai-nilai lokal Minahasa. Partisipasi musikal jemaat dalam 
ibadah telah menjadi bagian yang tak terpisahkan dari identitas liturgi GMIM (Menger, 
2024). Seiring berjalannya waktu, berbagai bentuk lagu dan nyanyian menjadi bagian dari 
warisan spiritual dan budaya gereja ini. 

 Dalam peribadatan, GMIM mengembangkan musik gerejawi yang khas melalui 
penggunaan buku-buku lagu resmi seperti Kidung Jemaat (KJ) dan Pelengkap Kidung Jemaat 
(PKJ), Nyanyikanlah Kidung Baru (NKB), bahkan GMIM juga menggunakan beberapa lagu 
yang terdapat dalam buku Dua Sahabat Lama (DSL), Kesukaan Kristen (KSK) juga Kumpulan 
Lagu Ibadah Kreatif dan KKR (KLIK) dan beberapa lagu pop rohani atau lagu-lagu rohani 
modern lainnya.  GMIM juga menyadari tentang betapa pentingnya bagaimana 
mengembangkan nyanyian-nyanyian demi meningkatkan spiritualitas jemaat. Salah satu 
dari upaya tersebut adalah melalui penerbitan buku lagu Nyanyikanlah Nyanyian Baru bagi 
Tuhan (NNBT) yang bisa digunakan dalam ibadah di GMIM, secara khusus di Sulawesi Utara 
(Moniung et al., 2023). Tentunya ini tidak hanya mencerminkan kekayaan musikal, tetapi 
juga menyampaikan pesan teologis yang mendalam Lagu-lagu ini tidak hanya menjadi alat 
ekspresi iman, melainkan juga wahana pembelajaran doktrin, penguatan komunitas, dan 
pewarisan tradisi gerejawi. Selama puluhan tahun, nyanyian-nyanyian gerejawi tersebut 
telah membentuk identitas rohani jemaat GMIM lintas generasi mulai dari masa kanak-
kanak, persekutuan remaja, pemuda, hingga usia lanjut. 

 Namun, seiring dengan perkembangan zaman dan perubahan selera musik jemaat 
yang ada, terutama di kalangan generasi muda, terjadi pergeseran dalam preferensi lagu 
yang digunakan dalam ibadah. Lagu-lagu rohani kontemporer yang cenderung bernuansa 
pop, reggae, atau akustik kini lebih banyak digunakan, khususnya dalam ibadah kolom atau 
kategorial. Fenomena ini tidak sepenuhnya negatif karena menunjukkan adanya dinamika 
kreatif dalam kehidupan bergereja. Namun, secara bersamaan, tren ini juga menimbulkan 
kekhawatiran dimana lagu-lagu gerejawi tersebut mulai jarang dinyanyikan, bahkan 
dianggap kurang relevan, membosankan, atau ketinggalan zaman. 

 Kenyataan ini menimbulkan pertanyaan penting Apakah lagu-lagu gerejawi masih 
relevan digunakan dalam ibadah masa kini? Bagaimana cara gereja khususnya GMIM 
mengembalikan posisi lagu-lagu tersebut sebagai sarana utama pembentukan iman jemaat, 
tanpa menolak kehadiran musik kontemporer yang terus berkembang? Pertanyaan-
pertanyaan inilah yang menjadi dasar urgensi penyusunan tulisan ini. 

Membangun Urgensi Penggunaan Lagu Gerejawi ...  (Kowuh, Tarumingi  & Mawuntu) 205 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 
 
 Tulisan ini menawarkan sebuah pendekatan teologis-musikal berdasarkan 

pemikiran Jeremy Begbie, seorang teolog yang menekankan bahwa musik bukan hanya 
ornamen atau pengiring ibadah, melainkan bentuk “revelatory art”seni yang mewahyukan 
realitas ilahi. Begbie menguraikan bahwa musik mengandung potensi teologis yang besar, ia 
mampu menyampaikan makna yang tidak dapat diraih hanya melalui kata-kata, 
menghadirkan pengalaman waktu, ketegangan, dan harapan, serta menjembatani relasi 
antara manusia dan Allah. Dalam perspektif ini, lagu-lagu gerejawi tidak hanya indah secara 
musikal, tetapi juga berfungsi sebagai sarana penyembahan (doxology), pengajaran 
(didaktik), dan kesaksian (kerygmatik) (Begbie, 2007). 

 Dalam konteks GMIM, lagu-lagu seperti KJ, PKJ, NKB, DSL, KSK juga NNBT 
mencerminkan pergumulan iman jemaat baik dalam konteks sejarah, budaya, dan spiritual. 
Lagu-lagu ini tidak hanya memiliki akar teologi Reformed yang kuat, tetapi juga 
merefleksikan pengalaman kolektif umat dalam menyikapi penderitaan, harapan, dan kasih 
karunia Allah. Pelestarian lagu-lagu ini berarti menjaga integritas identitas gereja lokal, serta 
memastikan bahwa pewartaan iman tidak terputus oleh perubahan zaman. 

 Dari sisi ilmiah, tulisan ini memiliki nilai sosial dan akademis yang signifikan. Musik 
gerejawi tidak hanya membentuk suasana ibadah, tetapi juga memengaruhi cara umat 
memahami Allah, Firman-Nya, dan sesama. Lagu-lagu gerejawi berperan dalam membentuk 
kesatuan umat, memperkuat liturgi, dan menjadi alat pengajaran yang efektif, bahkan bagi 
mereka yang belum mampu memahami doktrin secara sistematis. Dari sudut pandang 
akademik, pendekatan Jeremy Begbie belum banyak digunakan dalam konteks gereja-gereja 
lokal di Indonesia. Oleh karena itu, artikel ini menghadirkan novelty dengan 
mengintegrasikan teologi musik Jeremy Begbie dalam pembahasan mengenai penggunaan 
lagu-lagu gerejawi dalam GMIM. Begbie menempatkan musik sebagai medium yang tidak 
hanya berfungsi estetis, tetapi juga sebagai ruang teologis tempat umat mengalami dinamika 
hubungan dengan Allah. Kerangka ini menolong peneliti melihat bahwa penggunaan lagu 
gerejawi bukan sekadar persoalan pilihan musikal, tetapi berkaitan langsung dengan 
pembentukan spiritualitas, identitas iman, dan pengalaman liturgis jemaat.  

Penelitian ini dibangun melalui kajian pustaka dan data lapangan mengenai praktik 
bermusik di jemaat-jemaat GMIM, khususnya GMIM Sion Tumaluntung. Penelitian terdahulu  
menunjukkan adanya kecenderungan pergeseran penggunaan lagu gerejawi menuju lagu-
lagu kontemporer, serta menurunnya pemahaman jemaat terhadap kekayaan teologi dalam 
buku-buku lagu gereja. Kajian tersebut menjadi pijakan empiris yang memperkuat urgensi 
penelitian ini, sehingga, lebaruan dari tulisan ini terletak pada fokusnya terhadap lagu-lagu 
gerejawi yang digunakan GMIM (KJ, PKJ, NNBT, NKB, DSL, KSK) dalam bingkai musik gereja 
kontemporer, sekaligus mengangkat kembali nilai spiritual dan teologis dari nyanyian-
nyanyian tersebut di tengah tren modernisasi liturgi. Selama ini, studi tentang musik gereja 
di Indonesia lebih banyak menekankan pada musik kontemporer atau hanya memaparkan 
praktik tanpa analisis teologis mendalam. Artikel ini hadir untuk menjembatani kekosongan 
tersebut dengan menggabungkan observasi lapangan, wawancara di jemaat GMIM Sion 
Tumaluntung, dan analisis teoretis berbasis literatur akademik. Hingga kini, belum banyak 
penelitian yang mengkaji pelestarian lagu-lagu gerejawi dalam GMIM dengan pendekatan 
Teologi musik Jeremy Begbie, menjadikan studi ini relevan dan bernilai akademik. Maka dari 
itu untuk melihat ulang urgensi penggunaan lagu-lagu gerejawi dalam perspektif teologi 
musik Jeremy Begbie. Agar kajian ini memiliki arah yang jelas, penelitian ini menjawab 
pertanyaan utama: “Bagaimana lagu-lagu gerejawi berperan dalam membentuk spiritualitas 
dan identitas iman jemaat ketika dipahami melalui kerangka teologi musik Jeremy 
Begbie?”Pertanyaan ini memandu keseluruhan analisis teoritis dan pemaknaan terhadap 
temuan empiris di lapangan. 
 
 
 

Membangun Urgensi Penggunaan Lagu Gerejawi ...  (Kowuh, Tarumingi  & Mawuntu) 206 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 
 
Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan tiga teknik utama: studi 
kepustakaan, wawancara, dan observasi (Meleong, 2017),  Studi kepustakaan adalah metode 
penelitian yang dilakukan dengan cara mengumpulkan informasi dan data dari berbagai 
sumber tertulis, seperti buku, jurnal, artikel ilmiah, skripsi, tesis, dan sumber online 
terpercaya. Narasumber penelitian terdiri dari pelayan ibadah, anggota tim musik, dan 
beberapa jemaat pengguna buku-buku lagu gerejawi, dengan jumlah total delapan orang. 
Jenis data yang digunakan meliputi data primer (hasil wawancara dan observasi ibadah) 
serta data sekunder (literatur teoretis, dokumen gereja, buku lagu, dan jurnal terkait). Data 
diperoleh melalui wawancara semi-terstruktur, sehingga peneliti dapat menggali 
pemahaman, pengalaman, dan sikap narasumber terhadap penggunaan lagu gerejawi. 
Observasi dilakukan dalam dua ibadah minggu, mencatat pemilihan lagu, respons jemaat, 
dan dinamika pelayanan musik. Tujuan untuk memahami teori atau konsep yang sudah ada. 
Untuk mendapatkan dasar teori yang kuat dalam mendukung penelitian.Untuk 
membandingkan pendapat para ahli tentang suatu topik. Metodologi wawancara biasanya 
digunakan dalam penelitian kualitatif (I Wayan Suwendra, 2018), yaitu penelitian yang 
bertujuan untuk memahami makna, pengalaman, atau pandangan subyektif dari individu 
atau kelompok terhadap suatu fenomena. Penelitian ini bertujuan menyusun pemahaman 
yang menyeluruh dan reflektif tentang urgensi penggunaan lagu-lagu gerejawi dalam 
membentuk spiritualitas dan identitas gereja, sebagaimana ditegaskan dalam perspektif 
musik gereja menurut Jeremy Begbie. 
 
Hasil dan Pembahasan 
Musik Liturgis Sebagai Ekspresi Spiritual Menurut Jeremy Begbie 

Jeremy Begbie adalah seorang teolog dan musisi asal Inggris yang dikenal luas karena 

pemikirannya yang mendalam mengenai hubungan antara iman Kristen dan seni, terutama 

musik. Ia menjabat sebagai Thomas A. Langford Distinguished Research Professor of 

Theology di Duke Divinity School, Amerika Serikat, serta pendiri dan direktur dari Duke 

Initiatives in Theology and the Arts (DITA). Selain itu, ia juga merupakan anggota senior di 

Wolfson College, Cambridge, serta dosen tamu di Fakultas Musik Universitas Cambridge. 

Tidak seperti banyak teolog lainnya, Begbie memiliki latar belakang sebagai musisi 

profesional. Ia telah dilatih secara formal sebagai pianis dan konduktor, serta telah tampil di 

berbagai negara. Kombinasi antara keahlian musikal dan refleksi teologis membuat 

kontribusinya dalam bidang teologi dan seni sangat dihargai. Beberapa karya pentingnya 

antara lain Theology, Music and Time, Resounding Truth: Christian Wisdom in the World of 

Music, dan Redeeming Transcendence in the Arts (Jeremy Begbie, n.d.). 

Dalam karya terkenalnya Resounding Truth, Begbie menegaskan bahwa musik 

adalah seni yang mewahyukan, dan bukan sekadar hiburan atau pelengkap liturgi. Musik 

memiliki kemampuan unik untuk mengungkapkan kebenaran teologis, menyentuh emosi, 

menciptakan harapan, serta mempertemukan umat dengan Allah dalam cara yang tidak bisa 

digantikan oleh kata-kata biasa. Ia menulis “Music gives us a way of exploring and expressing 

the dynamic, time-infused nature of God’s dealings with the world” (Begbie, 2007). 

Begbie menekankan bahwa musik mengandung dinamika waktu dan relasi yang unik. 

Ketegangan, perkembangan, dan resolusi dalam musik menggambarkan perjalanan iman 

yang penuh misteri namun kaya akan pengharapan. Dalam ibadah, musik menjadi media 

yang menyatukan aspek tubuh, emosi, dan kebersamaan umat yakni tiga aspek penting 

dalam kehidupan bergereja (Begbie, 2007). Bahkan menurutnya, struktur musik dapat 

mencerminkan relasi dalam Allah Tritunggal. Di mana keragaman suara membentuk 

kesatuan harmonis tanpa menghilangkan identitas masing-masing. Dalam konteks ini,  

Membangun Urgensi Penggunaan Lagu Gerejawi ...  (Kowuh, Tarumingi  & Mawuntu) 207 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 

 

nyanyian jemaat bukan hanya sarana ekspresi, melainkan partisipasi dalam misteri Allah 

(Begbie, 2007). Dengan demikian, menyanyikan lagu-lagu gerejawi bukan hanya bentuk 

partisipasi dalam liturgi, tetapi juga sebagai tindakan spiritual yang mencerminkan 

keindahan dan kesatuan Allah Tritunggal. Pemahaman ini memperdalam makna dari 

bernyanyi dalam gereja, menjadikannya lebih dari sekadar rutinitas, tetapi suatu bentuk 

perenungan dan penghayatan iman. 

Begbie juga memberikan peringatan bahwa jika musik dalam gereja hanya mengikuti 

tren populer tanpa akar teologis yang kuat, maka gereja berisiko kehilangan dimensi 

spiritual yang telah diwariskan selama berabad-abad (Begbie, 2018). Musik gerejawi 

menurutnya, tidak hanya memiliki nilai estetik, tetapi juga sarat akan kekayaan teologi dan 

refleksi rohani. Tentunya bagi gereja, pemahaman ini penting untuk mengangkat kembali 

nilai lagu-lagu gerejawi seperti KJ, PKJ, NNBT, DSL, dan KSK. Lagu-lagu ini memuat dinamika 

musikal yang kaya, lirik yang sarat doktrin, serta mengakar dalam sejarah iman gereja. Jika 

ditinggalkan, yang hilang bukan hanya bunyi, tetapi juga memori spiritual kolektif. Maka, 

menjaga lagu-lagu ini bukan semata pelestarian budaya, tetapi bagian dari kesetiaan gereja 

kepada warisan teologisnya. 

Bagi Begbie, bernyanyi bersama dalam ibadah adalah tindakan yang membentuk 

identitas gereja sebagai tubuh Kristus. Musik menyatukan berbagai individu dalam satu 

kesatuan harmoni, mencerminkan keragaman yang dipersatukan dalam Kristus. Dalam 

konteks ini, menyanyikan lagu gerejawi bukanlah aktivitas tambahan, tetapi bagian penting 

dari kesaksian gereja tentang siapa dirinya dan kepada siapa ia menyembah. Lebih lanjut, 

menurutnya lagu-lagu yang kaya akan makna teologis dan pengalaman liturgis membantu 

umat untuk lebih memahami dan menghidupi imannya (Jeremy Begbie, n.d.). Oleh karena 

itu, penggunaan musik gerejawi secara sadar dan kontekstual adalah salah satu bentuk 

tanggung jawab gereja dalam merawat iman umatnya. 

 Musik gereja yang bersifat historis dan teologis seperti lagu-lagu dari buku-buku 

yang dipakai ini, dan lagu-lagu lainnya berdasarkan pemahaman Begbie, memiliki kekayaan 

spiritual yang membentuk identitas umat. Ketika musik seperti ini mulai tergeser oleh lagu-

lagu kontemporer yang ringan dan cepat, gereja menghadapi risiko kehilangan kedalaman 

spiritual dan warisan iman. Maka, bagi Begbie, tantangannya bukan pada pilihan musik tua 

atau baru, tetapi pada kemampuan gereja mengintegrasikan musik secara kontekstual tanpa 

kehilangan akar teologisnya. 

Perspektif Jemaat Terhadap Penggunaan Lagu Gerejawi 

 Berdasarkan hasil wawancara dengan narasumber yang terdiri dari pelayan khusus, 

anggota kantoria, dan jemaat aktif, ditemukan bahwa pandangan jemaat terhadap 

penggunaan lagu-lagu gerejawi cukup beragam, namun umumnya menunjukkan semangat 

untuk tetap mempertahankan dan memaknai lagu-lagu tersebut dalam kehidupan ibadah. 

Pengalaman menyanyikan lagu-lagu seperti Kidung Jemaat (KJ), Nyanyikanlah Kidung Baru 

(NKB), Pelengkap Kidung Jemaat (PKJ), dan Nyanyikanlah Nyanyian Baru bagi Tuhan 

(NNBT) menjadi bagian penting dalam ritme hidup bergereja, meskipun dalam praktiknya 

masih terdapat sejumlah hambatan. 

Mayoritas jemaat menyampaikan bahwa dalam setiap ibadah, baik ibadah Minggu 

maupun ibadah kolom dan kategorial, lagu-lagu gerejawi tetap digunakan, meski tidak 

semua dikenal luas. Beberapa jemaat dari kalangan dewasa dan lansia menyebutkan bahwa 

mereka masih mengingat sejumlah besar lagu dari Kidung Jemaat dan NKB karena telah  

Membangun Urgensi Penggunaan Lagu Gerejawi ...  (Kowuh, Tarumingi  & Mawuntu) 208 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 

 

terbiasa sejak dulu. Sebaliknya, jemaat dari kalangan remaja dan pemuda cenderung merasa 

asing dengan lagu-lagu tersebut dan lebih memilih lagu-lagu rohani kontemporer yang 

dianggap lebih sederhana dan mudah diikuti. Dalam hal ini, terjadi kesenjangan partisipasi 

musikal yang mengancam kesinambungan warisan rohani sebagaimana yang dinyatakan 

Jeremy Begbie dalam Resounding Truth hlm.142 “When a church fails to engage musically 

in a way that draws on its theological depths, it risks cultivating a shallow worship life” 

(Begbie, 2007). 

Fenomena ini sejalan dengan berbagai kajian tentang musik jemaat yang menegaskan 

bahwa nyanyian jemaat  memiliki peranan besar dalam membentuk jati diri, serta 

keterlibatan umat dalam kehidupan bergereja. Lagu-lagu yang dinyanyikan secara bersama 

tidak hanya menjadi sarana untuk mengekspresikan iman, tetapi juga membangun identitas 

dan kebersamaan komunitas dalam ibadah(Ingalls et al., 2016). Karena itu, lagu-lagu 

gerejawi seperti KJ, PKJ, NNBT dan sebagainya bukan sekadar bernilai musikal, melainkan 

juga menjadi wadah perjumpaan iman yang menumbuhkan rasa persaudaraan dan menjaga 

kesinambungan tradisi gereja dari generasi ke generasi. 

Dalam wawancara, beberapa narasumber menuturkan bahwa lagu-lagu gerejawi 

membawa mereka pada suasana ibadah yang khusyuk, seperti contoh dua orang dari tim 

musik menyatakan lagu yang ada di NKB No.111 dan PKJ No.105 “Gereja Bagai Bahtera” 

membawa mereka dalam penghayatan yang lebih dalam, namun sayangnya lagu ini juga 

menjadi contoh dimana banyak orang tidak terlalu hafal dengan lirik dari lagu ini 

Wawancara AA YT). Salah satu pelayan khusus menyatakan bahwa lagu-lagu dari Kidung 

Jemaat sering kali membangkitkan kenangan spiritual masa lalu yang memperkuat iman. 

Jemaat juga mengaitkan lagu-lagu ini dengan bentuk ekspresi syukur, penyerahan, dan 

penghiburan yang dalam (Wawancara SW). Artinya, bagi sebagian jemaat, lagu gerejawi 

bukan hanya musik pengiring ibadah, tetapi sarana spiritual yang menyentuh jiwa dan 

mendekatkan diri kepada Tuhan. 

Meskipun diakui memiliki makna yang mendalam, lagu-lagu gerejawi tetap 

menghadapi tantangan. Diantaranya adalah rendahnya tingkat familiaritas jemaat terhadap 

lagu-lagu tertentu, terutama lagu-lagu yang jarang digunakan atau memiliki notasi musik 

yang dianggap sulit, bahkan lagu-lagu yang ada di dalam Dua Sahabat Lama (DSL) serta 

Kesukaan Kristen (KSK) sudah jarang sekali digunakan. Hal tersebut memungkinkan 

penggunaan DSL dan KSK akan hilang sebagaimana yang terjadi pada buku lagu Nafiri Perak 

yang dulunya dipakai sekarang sudah tidak diketahui oleh sebagian besar jemaat. Beberapa 

anggota kantoria menyampaikan bahwa banyak jemaat cenderung diam saat lagu-lagu yang 

tidak dikenal dinyanyikan dalam ibadah. Hal ini memengaruhi suasana ibadah yang menjadi 

kurang hidup dan dinamis (Wawancara AW OS S LT). Ini berbanding terbalik dengan visi 

Begbie tentang musik sebagai ruang keterlibatan kolektif. Selain itu, belum adanya 

pembinaan musik gereja yang terstruktur menjadi salah satu penyebab utama kurangnya 

penguasaan lagu gerejawi. Di samping itu, narasumber juga mengangkat isu dominasi lagu-

lagu pujian modern yang semakin sering dipakai dalam ibadah-ibadah pemuda dan remaja. 

Lagu-lagu kontemporer yang lebih mudah, dan berirama ringan dianggap lebih menarik bagi 

generasi muda, sementara lagu gerejawi dinilai “berat” dan membosankan oleh sebagian 

jemaat dengan alasan ritmenya lambat dan liriknyua terlalu formal, berbeda dengan lagu 

pop rohani atau kontemporer yang lebih ritmis dan simpel. 

 

Membangun Urgensi Penggunaan Lagu Gerejawi ...  (Kowuh, Tarumingi  & Mawuntu) 209 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 

 

Ada pula kendala teknis lain, seperti kurangnya latihan nyanyian sebelum ibadah 

atau tidak adanya pengenalan lagu baru. Beberapa jemaat menyarankan agar pihak gereja 

khususnya tim musik dan multimedia lebih proaktif melatih dan mengenalkan kembali lagu-

lagu gerejawi secara bertahap, misalnya dengan mengadakan latihan khusus atau memutar 

lagu-lagu tersebut melalui pengeras suara gereja sebelum ibadah dimulai (Wawancara AW 

VT MA YT). Sehingga di sinilah letak urgensinya dimana gereja harus menanggapi fenomena 

ini bukan dengan menghapus lagu-lagu gerejawi, tetapi dengan menghidupkannya kembali 

melalui pendidikan dan pelatihan. 

Meskipun tantangan masih dirasakan, semangat jemaat untuk menggunakan dan 

melestarikan lagu-lagu gerejawi cukup tinggi. Hal ini terlihat dari beragam usulan dan 

inisiatif yang muncul dalam wawancara. Beberapa jemaat mengusulkan program seperti 

lomba “tebak lagu gereja,” kegiatan “berpacu dalam kidung,” hingga penyusunan ulang buku 

lagu-lagu gerejawi lama agar lebih mudah digunakan dalam ibadah (Wawancara SW VP YT). 

Sebagian jemaat yang tergabung dalam tim musik bahkan memanfaatkan kanal 

YouTube dan berbagai platform media sosial untuk mempelajari kembali lagu gerejawi. 

Salah seorang anggota tim musik mengatakan, “kita biasa mencari lagu-lagu seperti KJ atau 

NNBT di YouTube supaya boleh dengar ulang nadanya. juga di grup WA kalau ada lagu yang 

mesti dipakai di ibadah minggu” (Wawancara Tim Musik Jemaat). Inisiatif-inisiatif ini 

menunjukkan adanya keterbukaan dan kreativitas jemaat dalam menghadapi tantangan 

pelestarian lagu gerejawi, sekaligus mengonfirmasi bahwa lagu-lagu tersebut tetap memiliki 

tempat dalam hati warga gereja.(Ingalls et al., 2016) 

Tak sedikit pula jemaat yang melihat pentingnya peran gereja sebagai fasilitator 

utama dalam pelestarian lagu-lagu ini. Mereka berharap ada perhatian lebih serius dari 

pihak gereja untuk mengarahkan ibadah tidak hanya berdasarkan selera populer, tetapi juga 

berdasarkan nilai-nilai teologis dan spiritual yang terkandung dalam lagu-lagu resmi gereja. 

Salah satu narasumber menekankan bahwa liturgi bukan tempat untuk eksperimen selera, 

melainkan sarana untuk membentuk spiritualitas umat secara utuh (Ingalls et al., 2016). 

 

Penerapan Teori Jeremy Begbie Dalam Praktik Gerejawi 

Salah satu prinsip penting dalam pemikiran Begbie adalah fungsi musik dalam 

mendidik umat beriman. Menurutnya musik mampu membawa kebenaran teologis yang 

tidak selalu dapat disampaikan melalui kata-kata. Oleh karena itu, lagu-lagu gerejawi tidak 

hanya menyampaikan pesan, tetapi juga membentuk pemahaman iman. Dalam praktiknya, 

pelatihan lagu secara berkala dan terstruktur menjadi kunci. Di GMIM Sion Tumaluntung, 

beberapa jemaat mengusulkan agar lagu-lagu gerejawi dikenalkan kembali melalui latihan 

rutin sebelum ibadah, pelatihan oleh komisi kesenian, serta penggunaan media digital 

seperti grup WA kolom atau video YouTube (Ingalls et al., 2016). Strategi ini sejalan dengan 

pandangan Begbie bahwa musik menjadi sarana pembentukan ketika diterima secara aktif 

oleh komunitas. Selain itu, penyisipan informasi mengenai asal-usul, isi teologis, dan latar 

belakang penciptaan lagu juga menjadi bagian penting dari pendidikan musikal. Hal ini 

membantu jemaat tidak hanya menyanyikan lagu, tetapi juga menghayatinya sebagai bagian 

dari warisan iman. 

Begbie melihat bahwa musik gereja yang hidup haruslah partisipatif dan bersifat 

kolektif, karena hal itu mencerminkan relasi Allah Tritunggal yang saling memberi ruang 

satu sama lain(Begbie, 2014). Dalam konteks GMIM Sion Tumaluntung, bentuk partisipasi  

Membangun Urgensi Penggunaan Lagu Gerejawi ...  (Kowuh, Tarumingi  & Mawuntu) 210 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 

 

ini telah mulai tumbuh melalui keterlibatan aktif jemaat dalam kelompok kantoria, 

pemimpin pujian, penyusun tata ibadah, dan tim pelayanan musik. Namun, kesenjangan 

generasi dalam penguasaan lagu-lagu gerejawi menjadi tantangan serius. Generasi muda 

sering kali lebih menyukai lagu-lagu rohani kontemporer yang mudah dinyanyikan, 

sementara generasi lansia lebih akrab dengan lagu-lagu gerejawi ini, bahkan ada yang 

diterjemahkan ke dalam bahasa daerah seperti Tonsea. Dalam terang pemikiran Begbie, hal 

ini menunjukkan pentingnya gereja menjembatani kesenjangan tersebut melalui kolaborasi 

lintas generasi, bukan dengan menghapus salah satu preferensi musik. Langkah-langkah 

konkret seperti lomba “berpacu dalam kidung,” dan penggabungan lagu kontemporer 

dengan lagu-lagu gerejawi ini dalam ibadah merupakan strategi kontekstual untuk 

menumbuhkan rasa memiliki dan partisipasi lintas usia (Ingalls et al., 2016). 

Jeremy Begbie memandang musik sebagai ruang rohani yang memungkinkan umat 

mengalami kehadiran Allah secara mendalam. Pemikiran ini muncul dari pandangannya 

bahwa struktur musik dengan ketegangan, harmoni, dan resolusi mencerminkan dinamika 

relasi Allah dengan dunia. Musik, menurut Begbie, tidak hanya mengisi ruang ibadah dengan 

bunyi, tetapi membentuk ruang teologis, yaitu atmosfer rohani yang mengundang umat 

masuk dalam penyembahan yang utuh (Begbie, 2000). Melalui nyanyian gerejawi yang kaya 

akan teologi dan tradisi, umat tidak sekadar menyanyikan lirik, tetapi diajak untuk 

mengalami keterhubungan dengan Allah, meresapkan firman-Nya, dan menyatu dengan 

komunitas. Dalam konteks inilah lagu-lagu gerejawi memainkan peran penting, karena 

kandungan teologinya membantu membentuk kepekaan iman dan menciptakan ruang 

rohani yang selaras dengan spiritualitas gereja. 

Hal tersebut sangat relevan dengan temuan di lapangan bahwa beberapa jemaat 

merasakan ketenangan, kekuatan, bahkan penyembuhan batin saat menyanyikan lagu-lagu 

gereja yang sarat makna rohani. (Ingalls et al., 2016)). Untuk itu, gereja perlu menata liturgi 

secara proporsional, dengan menyisipkan lagu-lagu gerejawi bukan karena kewajiban 

administratif, tetapi karena keyakinan bahwa lagu tersebut dapat membuka pintu rohani 

bagi umat. Penyusunan kebijakan ibadah yang menyertakan lagu dari KJ, PKJ, NKB, NNBT, 

DSL, dan KSK  maupun lagu-lagu daerah secara seimbang menjadi kunci penting dalam 

strategi ini. 

Gereja juga harus memberikan ruang reflektif dan penghayatan dalam menyanyikan 

lagu, bukan sekadar mengejar alur cepat liturgi. Lagu-lagu gerejawi yang teologis dan 

kontemplatif memberi ruang bagi jemaat untuk mengalami perjumpaan eksistensial dengan 

Tuhan, sebagaimana yang ditekankan oleh Begbie dalam relasinya dengan aspek 

keheningan, ketegangan harmoni, dan resolusi musikal sebagai simbol kehadiran Allah 

(Begbie, 2007). Salah satu kontribusi penting dari teori Begbie dalam konteks gereja adalah 

pemahaman bahwa musik gereja harus menjadi sarana transmisi iman, bukan hanya 

pelestarian tradisi. Hal ini menuntut adanya mekanisme pendidikan dan regenerasi, agar 

lagu-lagu gerejawi tetap dikenal dan dihidupi dari generasi ke generasi. 

Di GMIM Sion Tumaluntung, potensi besar ini tampak pada generasi lansia dan 

sebagian dewasa yang masih menguasai banyak lagu gereja tanpa teks. Namun, belum ada 

dokumentasi sistematis terhadap lagu-lagu yang dimiliki. Jika tidak segera 

didokumentasikan, maka warisan musikal gereja berisiko hilang dalam satu generasi. 

Karena itu, penerapan teori Begbie menuntut gereja untuk: 

 

Membangun Urgensi Penggunaan Lagu Gerejawi ...  (Kowuh, Tarumingi  & Mawuntu) 211 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 

 

 

• Menginisiasi program pendokumentasian lagu gerejawi 

• Mendorong penggunaan teknologi (misalnya audio/video tutorial) untuk menjangkau 

jemaat terutama generasi muda. 

• Membentuk kurikulum musik gerejawi dalam pendidikan kategorial, termasuk dalam 

katekisasi dan pembinaan jemaat umum. 

Begbie menyatakan bahwa musik adalah "a carrier of memory" (Begbie, 2007). Maka, ketika 

lagu-lagu gereja diajarkan dalam ritme komunitas, itu menjadi media ingatan kolektif yang 

menanamkan identitas dan spiritualitas jemaat secara mendalam. Dengan kata lain, 

pembaruan liturgy melalui lagu gerejawi adalah bagian dari reformasi iman, bukan sekadar 

nostalgia musical terhadap masa lalu. 

Dari hasil penelitian dan analisis yang dilakukan, dapat dinyatakan bahwa urgensi 

penggunaan lagu-lagu gerejawi seperti Kidung Jemaat, PKJ, NNBT, NKB, DSL, dan KSK bukan 

hanya terletak pada pelestarian warisan liturgis, tetapi juga pada pembentukan spiritualitas, 

identitas iman, dan partisipasi umat secara menyeluruh. Lagu-lagu gerejawi mengandung 

kekayaan teologis, historis, dan afektif yang dapat memperdalam pengalaman ibadah umat 

serta mempererat relasi antara generasi. Namun, realitas di jemaat menunjukkan adanya 

kesenjangan pemahaman dan partisipasi, khususnya di kalangan generasi muda. Oleh 

karena itu, peran gereja sangat strategis dalam merancang kebijakan liturgi, edukasi musik, 

dan program kategorial yang dapat mengenalkan serta menanamkan nilai-nilai iman melalui 

nyanyian gerejawi secara kontekstual dan kreatif. 

Temuan penelitian juga menegaskan bahwa penerapan teori Jeremy Begbie sangat 

relevan dalam menjawab tantangan tersebut, karena menawarkan kerangka teologis yang 

melihat musik bukan hanya mendidik secara artistik, melainkan sebagai media ilahi yang 

membentuk iman dan membangun kehidupan bersama. Melalui pendekatan musiteologis, 

musik juga tempat perjumpaan umat dengan Tuhan dan dengan sesame dalam ibadah. Oleh 

karena itu, dibutuhkan kebijakan liturgis yang berimbang, kurikulum pembinaan musik 

gerejawi yang terstruktur, serta dokumentasi warisan lagu-lagu. Dengan mengintegrasikan 

musik gerejawi dalam seluruh aspek kehidupan gereja, maka lagu-lagu tersebut akan tetap 

hidup, bermakna, dan berdampak lintas generasi, menjadi sarana strategis gereja dalam 

membentuk umat yang beriman, partisipatif, dan kontekstual di tengah perubahan zaman. 

 
Implikasi 

Hasil penelitian ini memberikan implikasi baik secara teoretis maupun praktis 
dalam kajian music gereja, khususnya dalam konteks gereja local seperti GMIM. Secara 
Teoretis, penelitian ini memperluas wawasan dalam bidang Teologi music dengan 
memperkenalkan pemikiran Jeremy Begbie sebagai kerangka analisis yang kontekstual dan 
aplikatif. Pendekatan music sebagai “seni pewahyuan” menegaskan bahwa music gerejawi 
bukan sekadar unsur estetika dalam ibadah, melainkan medium yang menyampaikan 
kebenaran teologis dan membentuk pengalaman iman jemaat. Temuan ini membuka 
peluang pengembangan studi Teologi music yang lebih integrative, di mana musik dipahami 
tidak hanya sebagai symbol ekspresi, tetapi juga sebagai struktur iman dan ruang 
perjumpaan dengan Allah. Selain itu, keterkaitan antara penggunaan lagu gerejawi dan 
pembentukan spiritualitas jemaat menambah kekayaan khazanah kajian liturgy dan formasi 
iman dalam konteks gereja reformed lokal.  

 
 

Membangun Urgensi Penggunaan Lagu Gerejawi ...  (Kowuh, Tarumingi  & Mawuntu) 212 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 
 
Secara praktis, penelitian ini menuntut gereja untuk mengevaluasi kembali 

kebijakan liturgisnya, terutama dalam hal pemilihan dan penggunaan lagu dalam ibadah. 
Lagu-lagu gerejawi yang telah lama nmenjadi bagian dari identitas GMIM perlu 
dikembalikan fungsinya secara proporsional dalam kehidupan ibadah dan pendidikan iman. 
Gereja didorong untuk menyusun kurikulum pembinaan music gerejawi yang terstruktur, 
lintas usia, dan disesuaikan dengan perkembangan zaman. Pelatihan musik bagi pelayan 
ibadah dan pengenalan lagu-lagu ini kepada generasi muda menjadi langkah penting dalam 
menjaga kesinambungan warisan iman. Selain itu, penggunaan media digital seperti kanal 
Youtube, grup WA, atau platform multimedia lainnya dapat dioptimalkan untuk memperluas 
jangkauan pembelajaran lagu gerejawi di luar ruang ibadah formal. Dengan demikian, 
pelestarian lagu gerejawi tidak hanya menjadi tugas liturgis, tetapi juga menjadi bagian 
integral dan tanggung jawab gereja dalam membentuk iman umat secara utuh dan 
kontekstual. 
 
Rekomendasi untuk Penelitian Lanjutan  

Berdasarkan penelitian ini, ada beberapa ruang yang dapat dijadikan fokus bagi 
penelitian lanjutan. Pertama, disarankan untuk mengembangkan studi yang secara khusus 
menelaah penerimaan dan pemaknaan lagu-lagu gerejawi oleh generasi muda, baik melalui 
pendekatan Teologi pastoral maupun psikologi music. Hal ini penting untuk memahami 
dinamika persepsi yang berkembang di kalangan jemaat muda, serta menemukan 
pendekatan yang relevan untuk menyampaikan nilai-nilai iman melalui media musik. Kedua, 
penelitian selanjutnya dapat diarahkan pada kajian kurikulum pendidikan music gerejawi 
dalam konteks kategorial, seperti remaja dan pemuda GMIM, untuk melihat sejauh mana 
lagu-lagu gerejawi digunakan dalam proses pembinaan dan pendidikan iman. Penelitian ini 
akan sangat membantu gereja dalam menyusun strategi pembinaan yang bersifat lintas 
generasi dan tetap berpijak pada kekayaan tradisi. 

Ketiga, penting juga untuk dilakukan studi komparatif antar denominasi atau antar 
wilayah pelayanan, guna meninjau pendekatan pelestarian lagu gerejawi dalam konteks 
yang berbeda. Dengan membandingkan kebijakan, praktik liturgis, serta respons jemaat di 
berbagai denominasi gereja, dapat ditemukan pola-pola keberhasilan dan tantangan umum 
yang dapat dijadikan rujukan bersama. Keempat, perlu dilakukan kajian tentang digitalisasi 
dan dokumentasi lagu-lagu gereja lokal sebagai bentuk pelestarian berbasis teknologi. 
Dalam era digital, pelatihan dan pembelajaran music tidak harus terbatas di ruang ibadah, 
tetapi dapat diakses secara luas melalui platform daring. Penelitian mengenai efektivitas 
penggunaan media digital untuk edukasi music gerejawi akan memberikan kontribusi 
penting bagi transformasi pelayanan musik di masa kini dan mendatang.  

Akhirnya direkomendasikan agar pendekatan Teologi musik seperti yang ditawarkan 
Jeremy Begbie dapat dikembangkan lebih lanjut dalam konteks Indonesia, tidak hanya di 
GMIM tetapi juga dalam gereja-gereja lain yang memiliki kekayaan musikal dan liturgis 
serupa. Hal ini akan memperluas ruang refleksi teologis gereja terhadap musik, serta 
memperkuat kesadaran akan peran strategis nyanyian gereja dalam membentuk umat yang 
teologis, reflektif, dan kontekstual. 
 
Kesimpulan  

Meskipun penelitian ini melibatkan wawancara dan observasi, kajian pustaka tetap 
menjadi landasan utama dalam membangun argumen teologis dan konseptual. Studi 
kepustakaan memungkinkan peneliti menyandingkan teori Jeremy Begbie dengan realitas 
penggunaan lagu gerejawi di jemaat, sehingga memberikan gambaran yang lebih 
menyeluruh. Data lapangan berfungsi memperkuat dan memvalidasi temuan teoritis 
tersebut, bukan untuk menggantikannya. Dengan demikian, kombinasi keduanya 
memperlihatkan bahwa lagu gerejawi tidak hanya berperan dalam membentuk spiritualitas  

 

Membangun Urgensi Penggunaan Lagu Gerejawi ...  (Kowuh, Tarumingi  & Mawuntu) 213 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 
 
 

jemaat, tetapi juga menjadi sarana penghayatan iman yang sejalan dengan tradisi gereja dan 
refleksi teologis Begbie. 
 
Rujukan 
Begbie, J. (2000). Theology, music, and time. Cambridge University Press. 

Begbie, J. (2007). Resounding Truth: Christian Wisdom in the World of Music. Baker Academic. 

Begbie, J. (2014). Music, Modernity, and God: Essays in Listening. Oxford University Press, 

Incorporated. 

Begbie, J. (2018). Redeeming Transcendence in the Arts: Bearing Witness to the Triune God. 

William B. Eerdmans Publishing Company. 

I Wayan Suwendra. (2018). Penelitian Kualitatif dalam ilmu sosial, pendidikan, kebudayaan 

dan keagamaan. Nilacakra. 

Ingalls, M., Landau, C., & Wagner, T. (Eds.). (2016). Christian congregational music: 

Performance, identity and experience. Routledge. 

https://doi.org/10.4324/9781315571850 

Jeremy Begbie. (n.d.). JEREMY BEGBIE. Retrieved June 30, 2025, from 

https://www.jeremybegbie.com 

Kristiantoro, K., & Boiliu, F. M. (2023). METODE PEMBELAJARAN PENDIDIKAN AGAMA 

KRISTEN MELALUI MUSIK GEREJAWI PADA ANAK. JURNAL EDUCATION AND 

DEVELOPMENT, 11(1), 192. – 204. https://doi.org/10.37081/ed.v11i1.4328 

Meleong, L. J. (2017). Metologi penelitian kualitatif. PT Remaja Rosdakarya. 

Menger, M. (2024). The Original Hymnody of Gereja Masehi Injili di Minahasa: Global Forum 

on Arts and Christian Faith, 12, A26–A53. 

Moniung, I. I. P., Listya, A. R., & Untung, R. M. (2023). Kajian Musikologis Ya Tuhan, Tuhan 

Kami dan Bapa Kami Yang Di Sorga dalam Buku Nyanyikanlah Nyanyian Baru Bagi 

Tuhan. Tonika: Jurnal Penelitian dan Pengkajian Seni, 6(1), 28–39. 

https://doi.org/10.37368/tonika.v6i1.522 

Nainggolan, D. (2020). KAJIAN TEOLOGIS TERHADAP MUSIK GEREJAWI. JURNAL LUXNOS, 

6(1), Article 1. https://doi.org/10.47304/jl.v6i1.4 

Saliers, D. E. (2010). Music and Theology. Abingdon Press. 

Sunarto, S., & Sejati, I. R. H. (2021). Martin Luther dan Reformasi Musik Gereja. Tonika: Jurnal 

Penelitian Dan Pengkajian Seni, 4(1), Article 1. 

Ulam, K. (2019). Makna Musik Gereja Terhadap Religiusitas Jemaat Umat Kristen (Studi Atas 

Gereja Ekklesia Kalibata Timur Jakarta Selatan) [bachelorThesis, Jakarta : Fakultas 

Ushuluddin Dan Filsafat UIN Syarif Hidayatullah]. 

https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/45691 

 

Membangun Urgensi Penggunaan Lagu Gerejawi ...  (Kowuh, Tarumingi  & Mawuntu) 214 


