
Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

Strategi Kepemimpinan dalam Memaksimalkan Pelayanan… (Inriani & Pebriasi) 1 

 

 

Volume 5, Nomor 2, 2025 
Available Online at: 

https://ejournal.iaknpky.ac.id/index.php/pambelum 
ISSN: 2797-684X (e); 2797-6858 (p) 

 

 

Keramah-tamahan Porodisa: Sebuah Dialog Kritis-Teologis antara 
Kebudayaan Manarogho dan Narasi Zakheus 

 

Audriano Kalundang1, Yuni Feni Labobar2 

Universitas Kristen Satya Wacana, Salatiga1, Institut Agama Kristen Negeri Manado2 

audrianokalundang@gmail.com1,2   

 
Abstract  
The traditional celebration of Manarogho, typical of the Taroda (Talaud) community, serves as a symbol 
of the acceptance of individuals into the community, church and family. In the context of religious 
communities, this celebration is often associated with worship and evangelization, but it creates 
tensions due to differences in understanding. Conflicts of pros and cons arise mainly related to 
accusations of syncretism in the implementation of this culture. This research aims to explore the 
Manarogho culture in dialogue with the narrative of Zacchaeus while enriching the practice of 
contextual theology, so this research is also important to present a new perspective in contextualizing 
the gospel in Talaud society. This paper uses qualitative research which combines observation, 
interviews, and literature study in Talaud with historical-critical analysis of the Zacchaeus text to 
explore the dialog between Manarogho culture and biblical narrative. The results of this study found 
that acceptance in Manarogho culture and Zacchaeus' narrative is inclusive, encourages action, and 
affirms the integration of individuals into the community. 
 
Keywords: Manarogho; Taroda culture; Dialogue Theological; Hospitality 
 
Abstrak  
Perayaan adat Manarogho, khas masyarakat Taroda (Talaud), berfungsi sebagai simbol penerimaan 
individu ke dalam masyarakat, gereja, dan keluarga. Dalam konteks umat beragama, perayaan ini 
sering dikaitkan dengan ibadah dan pewartaan Injil, namun menimbulkan ketegangan akibat 
perbedaan pemahaman. Konflik pro-kontra muncul terutama terkait tuduhan sinkretisme dalam 
pelaksanaan budaya ini. Penelitian ini bertujuan mengeksplorasi budaya Manarogho dalam dialog 
dengan narasi Zakheus sekaligus memperkaya praktik berteologi kontekstual, sehingga penelitian 
ini juga menjadi penting untuk menghadirkan perspektif baru dalam kontekstualisasi Injil di 
masyarakat Talaud. Tulisan ini menggunakan penelitian kualitatif di mana memadukan observasi, 
wawancara, dan studi pustaka di Talaud dengan analisis historis-kritis teks Zakheus untuk 
mengeksplorasi dialog antara budaya Manarogho dan narasi Alkitab. Hasil penelitian ini menemukan 
bahwa penerimaan dalam budaya Manarogho dan narasi Zakheus bersifat inklusif, mendorong aksi 
nyata, dan menegaskan integrasi individu ke dalam komunitas. 
 
Kata kunci: Manarogho; Budaya Taroda; Dialog Teologis; Keramah-tamahan 

 
Pendahuluan  

Pulau Talaud, yang juga dikenal sebagai Tanah Porodisa, merupakan salah satu pulau 

terluar di Provinsi Sulawesi Utara sekaligus bagian dari beranda terdepan Negara Kesatuan 

Republik Indonesia. Kehidupan masyarakat di kepulauan ini memperlihatkan kekayaan 

sosial yang khas, ditandai oleh kemajemukan serta keterjalinan erat antara pemerintah, 

adat, dan agama. Relasi tripartit tersebut tidak berdiri secara terpisah, melainkan saling 

menopang dan membentuk pola kehidupan masyarakat sehari-hari. Dalam berbagai 

aktivitas kemasyarakatan, baik yang bersifat administratif maupun religius, adat selalu hadir 

sebagai elemen penting yang tidak dapat dilepaskan.  

Article History/Submitted: 20 August 2025/Revised: 23 November 2025/Accepted: 24 November 2025 

https://ejournal.iaknpky.ac.id/index.php/pambelum
mailto:audrianokalundang@gmail.com


Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 
 

Hal ini menegaskan bahwa adat dan kebudayaan memiliki peran sentral, menyeluruh, serta 

menentukan arah dinamika sosial masyarakat Talaud. 

Kebudayaan masyarakat Talaud merupakan warisan turun-temurun dari leluhur 

yang terus hidup dan menyatu dalam praktik sosial hingga masa kini. Dalam konteks religius, 

adat tidak hanya hadir sebagai identitas kultural, tetapi juga menjadi mitra yang akrab 

dengan Injil di tengah kehidupan bergereja (Talan, 2020). Hal ini menegaskan bahwa 

perjumpaan Injil dan budaya di Talaud melahirkan spiritualitas khas yang terbungkus dalam 

ekspresi budaya setempat. Relasi erat antara keduanya tampak nyata dalam berbagai 

praktik sosial-keagamaan, salah satunya perayaan adat Manarogho yaitu ritual khas 

masyarakat Taroda yang menandai penerimaan seseorang dalam lingkup komunitas, gereja, 

maupun keluarga. 

Perayaan budaya Manarogho dalam konteks masyarakat Talaud yang telah memeluk 

agama Kristen memperlihatkan relasi yang kompleks antara adat dan pewartaan Injil, sebab 

praktik ini kerap terintegrasi dalam liturgi ibadah gereja. Kehadiran Injil di Talaud yang 

harus berdialog dengan warisan budaya lokal yang eksistensinya mendahului masuknya 

agama Kristen menimbulkan tantangan teologis dan sosial. Situasi ini kerap memunculkan 

ketegangan, terutama ketika ‘generasi penerus’ hanya melestarikan tradisi leluhur tanpa 

pemahaman teologis yang mendalam. Akibatnya, terjadi perbedaan pandangan di kalangan 

jemaat, sebagian memandang adat dan ibadah dapat berjalan berdampingan, sementara 

sebagian lain menilainya sebagai bentuk sinkretisme yang berbahaya bagi kemurnian iman 

Kristen. Kondisi dikotomis ini menegaskan perlunya kajian mendalam mengenai relasi Injil 

dan budaya Manarogho, agar gereja dapat merumuskan pemahaman teologis yang 

kontekstual sekaligus mampu menjembatani ketegangan yang ada. 

Narasi tentang Zakheus merupakan kisah yang unik dan menyimpan makna teologis 

yang masih jarang ditelusuri secara mendalam. Selama ini, penafsiran populer cenderung 

menyoroti aspek fisik Zakheus yang bertubuh kecil serta status sosialnya sebagai kepala 

pemungut cukai, suatu profesi yang dipandang sebagai pengkhianatan karena bekerja bagi 

bangsa penjajah Romawi dan karenanya tidak disenangi masyarakat Yahudi. Namun, 

perjumpaannya dengan Yesus menghadirkan dimensi teologis yang lebih luas, yang dalam 

konteks penelitian ini memiliki keterkaitan erat dengan nilai-nilai yang terkandung dalam 

kebudayaan Manarogho. Dengan demikian, narasi Zakheus tidak hanya bernilai dalam 

kerangka Biblika, tetapi juga kaya untuk dibaca ulang secara kontekstual sehingga relevan 

dengan dinamika budaya masyarakat Talaud. 

Realitas bahwa dunia ini memiliki berbagai budaya (multi-kultur) dan konteks 

(multi-konteks) dan secara bersamaan Injil masuk pada semua konteks masyarakat yang 

beragam maka menjadi penting komunikasi yang positif dari keduanya (Mawikere & Hura, 

2023). Hubungan antara Injil dan budaya dapat berinteraksi melalui proses dialektika yang 

melibatkan penerimaan, adaptasi, dan transformasi nilai-nilai budaya. Posisi budaya dapat 

memperkaya praktik keagamaan, tetapi dalam situasi lain, terdapat ketegangan yang 

membutuhkan refleksi teologis yang mendalam untuk memastikan bahwa nilai-nilai Injil 

tidak terkompromikan oleh praktik budaya tertentu (Soegianto, 2024). Dengan demikian, 

Injil dan kebudayaan bukanlah dua entitas yang saling bertentangan, melainkan dapat 

dipertemukan secara kritis dan konstruktif dalam konteks masyarakat yang beragam. 

Argumentasi utama dalam penelitian ini adalah kebudayaan Manarogho di Talaud 

yang menekankan penerimaan dan keramah-tamahan memiliki kesejajaran dengan narasi 

Zakheus, di mana Yesus menghadirkan pemulihan dan penerimaan bagi yang terpinggirkan.  

Keramah-tamahan Porodisa ...  (Kalundang & Labobar) 242 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 

 

Melalui dialog keduanya, penelitian ini menegaskan bahwa keramah-tamahan Porodisa 

dapat dipahami sebagai bentuk kontekstualisasi Injil yang menyatukan nilai budaya dan 

pengalaman teologis dalam kehidupan bergereja masyarakat Talaud di mana hubungan 

keduanya melibatkan penerimaan, adaptasi, dan transformasi. Dengan demikian, dialog 

kritis antara teologi kebudayaan Manarogho dan narasi Zakheus dapat menghadirkan 

pemahaman teologis baru tentang keramah-tamahan Porodisa sebagai model  

kontekstualisasi Injil yang relevan bagi gereja lokal di Talaud. 

Penelitian ini bergerak dalam lanskap kontekstualisasi Injil dikonteks Indonesia yang 

terus berkembang. Telah banyak penelitian yang menempatkan dialog Injil dan budaya 

sebagai ruang teologis yang penting. Studi kontekstual di Papua yang dilakukan Kreuta 

menunjukkan bagaiman kristologi kontekstual di Papua dalam meningkatkan kehidupan 

spiritual dan budaya orang Kristen Papua dengan menggunakan simbol dan praktik lokal 

(Kreuta, 2024). Penelitian di Minahasa oleh Nendissa dkk. mengangkat nilai Mapalus sebagai 

etika sosial yang dapat berinteraksi dengan iman Kristen (Nendissa et al., 2025). Kajian di 

Sumba oleh Praing dkk. menampilkan model kontekstualisasi yang memakai ritual 

Hamayang sebagai ruang dialog budaya dan misi (Praing et al., 2025). Semua penelitian ini 

menunjukkan bahwa berbagai daerah di Indonesia telah mengembangkan cara unik untuk 

mempertemukan Injil dan budaya. Penelitian ini memposisikan diri dalam kontekstualisasi 

Injil yang serupa tetapi menghadirkan fokus yang berbeda, yaitu menempatkan Budaya 

Manarogho khas Taroda sebagai objek kajian utama dalam literatur kontekstualisasi yang 

berdialog dengan narasi Biblis. 

Kajian akademik yang secara khusus menyoroti kebudayaan Manarogho dalam 

keterkaitannya dengan narasi Zakheus belum ditemukan. Sejumlah penelitian sebelumnya 

memang telah mengangkat isu kontekstualisasi Injil dengan tradisi budaya lokal di Talaud, 

namun fokusnya berbeda. Janis & Wagiu, misalnya, menelaah perjumpaan Injil dengan 

budaya Mamindate Kubur’ra di jemaat GERMITA El-Betel Rusoh sebagai ekspresi 

penghormatan kepada Tuhan dan leluhur (Janis & Wagiu, 2018). Sementara itu, Adilang dkk. 

membahas praktik makan bersama dalam budaya Madundum Banua sebagai bentuk 

kesatuan antara Injil dan budaya yang layak dijaga serta dilestarikan (Adilang et al., 2022). 

Penelitian lain oleh Janis mengkaji praktik Mandur’ru Ton’na di masyarakat Lirung Matane 

dan menegaskan bahwa budaya dapat menjadi sarana persekutuan untuk mengenal Allah 

(Janis, 2015). Kajian-kajian tersebut memperlihatkan adanya upaya serius dalam 

menghubungkan Injil dengan budaya lokal, namun belum ada penelitian yang menempatkan 

Manarogho sebagai objek utama dalam dialog dengan narasi biblis, khususnya kisah 

Zakheus. Oleh karena itu, penelitian ini mengeksplorasi nilai penerimaan yang membuka 

ruang untuk membaca ulang keramah-tamahan Porodisa sebagai pengalaman teologis dan 

praksis yang mengarah pada bagaimana nilai itu bergerak masuk ke liturgi dan pendidikan 

iman di gereja lokal Talaud. Penelitian ini menempatkan keduanya dalam dialog kritis lalu 

menghasilkan pemahaman baru tentang cara masyarakat Talaud menghidupi Injil melalui 

budaya mereka sendiri. 

Kondisi ini menegaskan urgensi penelitian untuk menghadirkan perspektif baru 

dalam studi kontekstualisasi Injil dan budaya, terutama dalam konteks masyarakat Talaud 

yang hidup dan dibentuk oleh tradisi leluhur mereka. Penelitian ini bertujuan membangun 

dialog kritis antara Manarogho dan narasi Zakheus untuk menjelaskan keramah-tamahan 

Porodisa sebagai model kontekstualisasi Injil di Talaud. Dialog kritis ini, dapat memberi 

Keramah-tamahan Porodisa ...  (Kalundang & Labobar) 243 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 

 

dampak praktis bagi gereja dan masyarakat. Gereja dapat memperkuat pelayanan 

penerimaan, membangun persekutuan yang lebih terbuka, dan memakai kisah Zakheus 

sebagai dasar pembinaan iman yang memulihkan dalam bentuk pastoral kepada jemaat. 

Sedangkan, masyarakat secara umum dapat meneguhkan identitas budaya mereka dan 

membangun relasi sosial yang lebih inklusif. 

 

Metode 
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif yang berfokus pada pencarian makna, 

pemahaman, dan pengertian atas peristiwa yang dialami individu maupun komunitas 

(Adlini et al., 2022). Teknik pengumpulan data meliputi observasi, wawancara, dan studi 

pustaka. Pendekatan studi pustaka digunakan penulis dalam menegaskan posisi teologis dan 

budaya yang mendukung dialog antara Manarogho dan narasi Zakheus. Pendekatan ini 

membantu peneliti menelusuri karya-karya kontekstualisasi Injil di Indonesia dan dunia, 

kemudian membandingkannya dengan konteks Talaud (Sari et al., 2025). Observasi dan 

wawancara dilakukan di Kecamatan Damau, Kabupaten Kepulauan Talaud, selama dua 

bulan, yakni pada Juli–Agustus 2023. Wawancara dilakukan secara terstruktur dan 

mendalam (in-depth interview) dengan tokoh adat (Ratumbanua), seorang penatua dan satu 

orang jemaat. Peneliti memakai teknik triangulasi untuk memastikan validitas dan 

kredibilitas data. 

Selain itu, karena penelitian ini juga melibatkan kajian teks Alkitab, digunakan 

pendekatan historis-kritis sebagai metode analisis Biblika. Pendekatan ini menelaah 

konteks sejarah, latar sosial, dan struktur literer Injil. Peneliti meninjau kondisi sosial-

ekonomi Yerikho pada abad pertama. Peneliti melihat posisi pemungut cukai dalam sistem 

pajak Romawi, serta menelaah struktur naratif Lukas 19:1-10 untuk melihat pola cerita 

tentang pemulihan dan penerimaan. Di samping itu, menganalisis bagaimana hospitalitas 

Lukas yang menunjukkan bagaimana penulis Injil membentuk narasi untuk menekankan 

tema belas kasih dan pemulihan. Pendekatan ini memberi dasar teologis yang kuat untuk 

membaca praktik keramah-tamahan Porodisa dalam dialog dengan kisah Zakheus. 

 
Hasil dan Pembahasan 
Hospitalitas dan Kekristenan 

Manusia hidup dalam hubungan sosial sehingga selalu membutuhkan orang lain. 

Membangun relasi yang sehat lewat sikap ramah, terbuka, lembut, dan menerima dan saling 

menguatkan hubungan antarindividu maupun antarkelompok. Kata hospitalitas berasal dari 

bahasa Yunani philoxenia, philo yang berarti kasih dan xenos yang berarti orang asing atau 

orang lain. Jadi, hospitalitas berarti kasih kepada orang asing (Taruk La’bi et al., 2023). 

Keramah-tamahan muncul sebagai sikap atau tindakan yang lahir dari pengalaman rohani 

seseorang ketika ia merasakan kasih Allah dalam hidupnya (Riyanto et al., 2021). 

Hospitalitas Kristen berarti tindakan menyambut orang asing dengan hati yang murah. 

Sebagaimana hal ini telah dilakukan serta sebagai wujud nyata dari teladan Allah yang hadir 

melalui Yesus Kristus sesuai kesaksian Alkitab (Maria, 2021). Di sisi yang lain, hospitalitas 

Kristen menuntut setiap orang Kristen untuk menghayati dan menjalani sikap penerimaan 

dalam kehidupan sehari-hari serta perlu menunjukkan empati sebagai bagian dari praktik 

hospitalitas Kristen (Panuntun & Susanta, 2021). Dengan demikian, hospitalitas Kristen 

tidak berhenti sebagai teori. Namun, perlu mewujudkannya dalam tindakan nyata. 

Hospitalitas tidak cukup menjadi konsep yang disimpan tetapi mempraktikkannya melalui 

Keramah-tamahan Porodisa ...  (Kalundang & Labobar) 244 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 

 

relasi dengan orang lain. 

Christine D. Pohl dalam Making Room: Recovering Hospitality as a Christian Tradition 

menjelaskan bahwa hospitalitas tidak bersifat opsional bagi orang Kristen dan tidak terbatas 

pada mereka yang merasa memiliki karunia khusus. Hospitalitas adalah praktik yang perlu 

hadir dalam komunitas iman. Secara bahasa dan praktik, Alkitab memperlihatkan bahwa 

hospitalitas berkaitan erat dengan kasih. Dalam hospitalitas, orang asing disambut ke dalam 

tempat yang aman, personal, dan nyaman. Tempat itu memberi rasa hormat, penerimaan, 

dan persahabatan (Pohl, 1999). Oleh karena itu, hospitalitas berarti memberi kebaikan 

kepada orang asing dengan kualitas yang sama seperti yang diberikan kepada keluarga dan 

sahabat. Miroslav Volf juga menunjukkan bahwa hospitalitas berarti memberi ruang bagi 

yang lain dan membuat kita terbuka dan dibentuk. Dalam tindakan merangkul sebagai 

wujud hospitalitas, tuan rumah juga menjadi tamu, dan tamu juga menjadi tuan rumah. Di 

mana keinginan untuk merangkul hadir sebelum penilaian apa pun tentang kebenaran orang 

lain atau konstruksi tentang kehidupan mereka (Volf, 1996). Oleh karena itu, hospitalitas  di 

sini dapat dimaknai sebagai gerak “embrace” yang membuka diri dan memberi ruang kepada 

orang asing sebagai tindakan teologis yang menggeser batas identitas tanpa menghapus 

perbedaan. 

Menurut Derrida, hospitalitas sejati tidak tunduk pada syarat yang membatasi 

penerimaan dengan aturan administratif atau moral yang mengatur siapa yang layak 

diterima. Hospitalitas sebagai tindakan radikal yang menempatkan seseorang dalam posisi 

tanpa syarat di hadapan orang asing. Dengan demikian, seseorang harus menerima dan 

menyambut siapa pun tanpa meminta nama atau identitas mereka. Hal ini memperlihatkan 

bahwa hospitalitas bukan tindakan sosial yang terikat pada aturan kontraktual. Hospitalitas 

bergerak sebagai praktik etis yang membuka ruang bagi yang lain dengan menciptakan 

relasi yang tidak didasarkan pada kepastian atau kendali (Derrida, 2000). Hospitalitas 

bergerak dari praktik sehari-hari hingga refleksi etis dan teologis yang mendalam. 

 

Injil, Kebudayaan, dan Kontekstualisasi 

Injil selalu menyampaikan kabar tentang Kerajaan Allah yang menyentuh seluruh 

aspek kehidupan. Injil akan selalu relevan dan hidup dalam dinamika pengalaman 

kehidupan, di antaranya dalam konteks budaya. Dalam konteks kehidupan bermasyarakat, 

kebudayaan menempati posisi sentral sebagai wujud gagasan dan karya manusia yang 

tercermin dalam berbagai dimensi kehidupan, mulai dari seni, pengetahuan, hingga filsafat, 

baik yang bersifat konkret maupun abstrak. Budaya dan Kekristenan memiliki pengaruh 

yang saling memengaruhi. Agama bergerak dalam lingkup yang lebih luas daripada budaya. 

Budaya lahir dari karya manusia, namun agama bersumber dari yang suci dan transenden 

(Supit, 2023). Dengan demikian, kebudayaan dan agama (Kristen) merupakan bagian 

integral dari kehidupan manusia yang tidak dapat dipisahkan dari keberadaannya. 

Injil berinteraksi dengan budaya melalui proses dialektis. Proses itu mencakup 

penerimaan, penyesuaian, dan transformasi nilai budaya. Berbagai penelitian menunjukkan 

bahwa Injil sering dipahami sebagai agen transformasi sosial yang mampu membawa 

perubahan besar pada norma dan nilai budaya lokal (Soegianto, 2024). Budaya dapat 

memperkaya praktik keagamaan, namun dalam beberapa situasi juga dapat memunculkan 

ketegangan yang menuntut refleksi teologis agar nilai Injil tetap terjaga. Dengan demikian, 

teologi kontekstual menekankan perlunya mempertimbangkan kembali bagaimana Injil 

Keramah-tamahan Porodisa ...  (Kalundang & Labobar) 245 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 

 

dapat dihidupi di tengah budaya yang terus berubah tanpa jatuh pada relativisme. Teologi 

kontekstual berupaya menyingkap kehadiran Allah dalam struktur kehidupan sehari-hari, 

memahami nilai yang membentuk budaya manusia, dan mengembangkan pemahaman yang 

sejalan antara budaya dan Kitab Suci (Sinaga et al., 2025). Dengan demikian, berteologi 

secara kontekstual bukan pilihan melainkan suatu usaha memahami iman Kristen dalam 

konteks tertentu. Bevans menjelaskan teologi kontekstual sebagai cara berteologi yang 

mempertimbangkan roh dan pesan Injil, tradisi umat Kristen, budaya tempat seseorang 

berteologi, dan perubahan sosial dalam budaya tersebut (Bevans, 2002).  

Terdapat dua alasan yang menjadikan kontekstualisasi sebagai keharusan dalam 

penginjilan. Alasan pertama muncul karena setiap kali seseorang memberitakan Injil, ia 

selalu melakukannya melalui bentuk budaya tertentu. Setiap penjelasan Injil pasti memakai 

pengalaman pribadi orang yang membagikannya, karena atar belakang budaya dan 

kepribadian penginjil ikut membentuk cara ia memahami dan menyampaikan Injil. Kedua, 

ketika Injil diberitakan dengan metode yang mengabaikan konteks lokal, banyak aspek 

budaya dan kehidupan masyarakat tidak tersentuh oleh kebenaran Alkitab (Mawikere, 

2022). Oleh karena itu, kontekstualisasi dapat dipahami sebagai usaha untuk 

mendeskripsikan, menerjemahkan, dan memberitakannya sesuai konteks budaya penerima. 

Tujuannya agar Injil dapat dipahami dan diterima oleh kelompok masyarakat yang hidup 

dalam budaya tertentu.  

Dalam memahami terkait Injil, kebudayaan dan kontekstualisasi maka ada dua aspek 

penting yang perlu diperhatikan, yaitu: sinkritisme dan inkulturasi. Dalam konteks misi, 

bahaya sinkretisme muncul saat praktik budaya diberi makna religius yang bertentangan 

dengan pewahyuan Kristen. Sinkretisme agama berarti mencampur berbagai keyakinan, 

praktik, dan tradisi (Kariuki, 2025). Sinkretisme dalam konteks gereja muncul akibat 

asimilasi antara kepercayaan lokal dengan Injil. Secara umum, istilah ini bersifat positif 

karena menunjukkan proses harmonisasi. Dari perspektif epistemologi, sinkretisme berarti 

menggabungkan dua pandangan atau perspektif yang berbeda menjadi satu kesatuan yang 

selaras (Talan, 2019). Namun, sinkretisme bisa menjadi masalah serius bagi gereja karena 

berpotensi mengaburkan kepercayaan inti. Hal ini dapat menyebabkan hilangnya 

pemahaman tentang kebenaran mutlak dalam Kristus, menghambat pertumbuhan rohani 

jemaat, dan melemahkan pengajaran yang konsisten. Dengan kata lain, tanpa refleksi 

teologis yang kritis, sinkretisme dapat mengubah praktik keagamaan menjadi campuran 

budaya dan iman yang kehilangan arah spiritual. 

Inkulturasi menuntut dialog antara Injil dan budaya supaya kekristenan tumbuh dari 

dalam budaya itu sendiri (Langi et al., 2025). Inkulturasi bergerak dua arah. Injil masuk ke 

dalam budaya. Budaya memberikan simbol dan nilai yang memungkinkan Injil hadir dalam 

bentuk yang dipahami masyarakat. Inkulturasi iman adalah proses dialog antara Injil dan 

budaya lokal yang menghasilkan pemahaman serta praktik iman yang kontekstual, sambil 

tetap menjaga esensi teologis (Pasaribu, 2025). Proses ini memungkinkan gereja 

menghidupi ajaran Kristen secara relevan dalam konteks budaya tertentu tanpa 

mengompromikan kebenaran inti Kristus. Proses inkulturasi berlangsung secara 

berkelanjutan, di mana Injil diungkapkan dalam konteks budaya tertentu. Injil tidak hanya 

dipadukan dengan elemen-elemen budaya, tetapi juga menjadi kekuatan yang mampu 

mengubah budaya itu sendiri, membimbing masyarakat menuju pemahaman dan praktik 

iman yang selaras dengan nilai-nilai Kristen  (Tumanggor, 2021). 

Keramah-tamahan Porodisa ...  (Kalundang & Labobar) 246 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 

 

Kebudayaan Manarogho 

Dalam pengertian adat, kebudayaan Manarogho dipahami sebagai praktik adat 

masyarakat Talaud yang berfungsi sebagai bentuk penerimaan resmi terhadap individu 

dalam komunitas. Yang dimaksud dengan “orang baru” tidak hanya terbatas pada keturunan 

Talaud, melainkan juga mencakup mereka yang bukan berasal dari Talaud namun telah 

merantau dan kemudian kembali, atau yang untuk pertama kalinya menginjakkan kaki di 

tanah Taroda. Prosesi ini dimaknai sebagai perkenalan simbolis kepada para leluhur. Lebih 

jauh, upacara Manarogho tidak hanya berlaku bagi orang yang kembali atau datang dari luar, 

melainkan juga dilaksanakan sebagai bentuk penerimaan bagi anak yang masih berada 

dalam kandungan maupun bayi yang baru lahir. Dalam konteks ini, istilah Manarogho secara 

harfiah berarti “menimang” atau “mengayun”, menjadi simbol kasih sayang, perlindungan, 

serta pengakuan terhadap individu sebagai bagian integral dari masyarakat Talaud (Manaru, 

wawancara pribadi, 23 Agustus 2023). 

Upacara Manarogho dalam kebudayaan Talaud berfungsi sebagai bentuk penerimaan 

adat yang mencakup seluruh lini kehidupan sosial masyarakat. Individu yang diupacarakan 

tidak hanya diterima secara resmi dalam struktur masyarakat sipil (pemerintah), tetapi juga 

dalam persekutuan gereja (jemaat), rumpun keluarga besar, hingga unit terkecil yakni 

keluarga inti. Melalui prosesi ini, Manarogho memosisikan individu yang diterima bukan lagi 

sebagai orang asing, melainkan sebagai bagian dari garis keturunan, yakni cucu yang 

diperkenalkan secara simbolis kepada para leluhur. 

Pada mulanya, praktik budaya Manarogho dilakukan sebagai upaya memperkenalkan 

cucu kepada para leluhur dengan maksud agar yang bersangkutan terhindar dari 

marabahaya. Prosesi ini diwujudkan dalam bentuk doa yang diucapkan oleh seorang 

ratumbanua atau petuah adat dengan menggunakan bahasa Talaud. Seiring 

perkembangannya, Manarogho mengalami transformasi dan diintegrasikan ke dalam liturgi 

peribadahan jemaat. Rangkaian acara biasanya diawali dengan prosesi Manarogho, 

kemudian dilanjutkan oleh pendeta yang memimpin ibadah serta pembacaan Firman, sebab 

menurut petuah adat, pendeta memiliki peran sebagai penutup dan pemakna akhir dari 

prosesi penerimaan tersebut. Hingga kini, upacara Manarogho tetap dijalankan sebagai 

tradisi yang diwariskan secara turun-temurun, dengan harapan para leluhur senantiasa 

menyertai dan melindungi keturunan mereka. 

Prinsip dasar dari pelaksanaan upacara ini menekankan sifat penerimaan yang 

inklusif. Latar belakang pribadi seseorang, baik atau buruk, sehat atau sakit, kuat atau lemah 

tidak menjadi pertimbangan dalam pelaksanaan Manarogho. Setiap individu yang 

diupacarakan akan secara otomatis diakui dan dihitung sebagai bagian integral dari 

komunitas Talaud, baik dalam kehidupan bermasyarakat (pemerintahan), dalam lingkup 

bergereja (jemaat), dalam rumpun keluarga, maupun dalam keluarga inti (Manaru, 

wawancara pribadi, 23 Agustus 2023).  

Persiapan pelaksanaan upacara budaya Manarogho pada dasarnya tidak 

memerlukan syarat yang begitu sulit. Hal utama yang dipersiapkan hanyalah tempat 

pelaksanaan, yang tidak selalu harus berlangsung di gereja, serta kehadiran seorang 

ratumbanua atau petuah adat sebagai pemimpin upacara. Pelaksanaan Manarogho juga 

tidak bersifat kaku ataupun terikat pada waktu tertentu dalam kalender adat. Prinsip yang 

dipegang adalah adanya kesepakatan antara pihak keluarga dan petuah adat mengenai 

waktu yang dianggap tepat. Dalam prosesi tersebut, doa restu yang diucapkan oleh 

Keramah-tamahan Porodisa ...  (Kalundang & Labobar) 247 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 

 

ratumbanua atau petuah adat selalu disampaikan dalam bahasa Talaud Bara’ata (bahasa 

para leluhur orang Talaud atau bahasa asli orang Talaud). Doa ini berfungsi sebagai bentuk 

pengesahan adat sekaligus permohonan perlindungan leluhur terhadap individu yang 

diterima dalam upacara. Adapun doa yang dimaksud adalah sebagai berikut: 

“Mappah’a adiengkamanna Hu! Mawu Naoraa, Manduittu passyiama Hu! Ruata 

Nandiadi, Mawu namungkangngu alu ape, Ruata nandiadi alu taumata diadianne 

apang awantughanne huwowon talluara indi, amma waungu aatanne naomang sara 

ira-irang amonanna indete yaddarogha. 

Hu! Ana’a pulunna, tussyangnga indete tarimmatannu naung mura, 

hengkamante darumanna waha, indete irotongngu rappa, itunggummu rumaupa, 

indete ihutta here’engannu tatau soa, itam bate hereengannu darossyom Banua, 

ihuttate tutiappu tatau syuanganna, itambate hureengannu darossyom bawohoanna, 

ihuttate hure’engannu amomanna, itambate hutiappu putunganna.  

Dorongan humanga iyupungnga, harandeanna humanga aramona ana’a, 

pulunna, tussyangnga, harandeanna humanga aramona ana’a, pulunna tussyangnga, 

arie pa’inudai, ore pa’idarai anna indi ta’erai pulunni yamiu.  

Amae pia tissyingngu awa’a pappendamanna, ore lattabu pua nanennenganna, 

doronganna Mawu mange manontongnga eri angngutta Ruata manngke mameda ere 

liangha. Ore amae pia annaba wussyu wuata madinge, indete irorong su Mawu, I 

Harande Hu Ruata Mawu mange mamipe hupamaranghanne, Ruata mangke manattua 

humaro, ore lai amungkangngu pia binararanna mangngani amb, annawanna 

mangngani passyuru, indete irorong su Mawu iharande hu Ruat; Mawu mangke 

madintia hutagharong mitumma tawe aomannu hamatta, Ruata mangkemamaeda 

hupatumma tawe aomannu hamatta, Ruata mengke mamaeda hupa nentean dawa’a 

tawe aomannu marahhaga, maomang sara tawe yahilom mata, tawe yassyangngo 

naungnga.  

Tuntun dari tawe uae mehe, tilang-tilang bette, io lobbu-lobbu do’ote, lorong 

ampughana tatanginne iyawam batu.  

Ne! Mawu supusungannu langi pangintenno-pangintenno allangngu matogho 

wala-wala, Amin.” 

Adapun terjemahan dan makna doa tersebut adalah sebagai berikut: 

“Dengan memanjatkan puji dan syukur kehadirat Tuhan Allah yang telah 

menciptakan langit dan bumi serta segala isinya, Tuhan Allah yang telah menciptakan 

manusia menurut gambarnya, oleh perkenanan-Nyalah sehingga rencana keluarga boleh 

terlaksana.  

Kepada anak, cucu, saudara sekarang akan kami terima dengan penuh kemurahan 

hati, dan kami merangkul dengan penuh kasih sayang, dan kami masukkan dalam hitungan 

jumlah penduduk, juga dalam hitungan jumlah anggota rumpun keluarga terlebih dalam 

hitungan anggota keluarga, dengan meminta kepada leluhur agar jangan bertanya siapa dia, 

karena ia adalah cucu dari para leluhur.  

Bila ada penyakit yang dirasakan pada tubuhnya, kiranya Tuhan menghibaskannya 

bagaikan embun, Allah menghapusnya seperti keringat yang mencucur ditubuh. Kalau ada 

wabah yang mewabah ataupun kuasa kegelapan mengintai kehidupan dari anak, cucu, 

saudara-saudari bahkan kami semua, kami mohon kiranya Tuhan membuang ke laut hitam 

yang tidak dapat dijangkau oleh nelayan (pelaut), dan kiranya Allah mau melemparkannya 

Keramah-tamahan Porodisa ...  (Kalundang & Labobar) 248 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 

 

ke hutam rimba yang tidak bisa didatangi oleh petani (perambah hutan), sampai tidak bisa 

dilihat oleh/ dengan mata, dan dirasakan oleh perasaan.  

Mengetuk akar air tidak keluar; yang baik berikan kepada kami, yang jahat pergi jauh-

jauh; air ke luar dari moyang ke dalam bambu.  

Semoga Tuhan Allah di tempat yang Mahatinggi mau mendengar dan menerima 

permohonan kami, Amin.” (Manaru, wawancara pribadi, 23 Agustus 2023). 

Sesudah doa dalam rangkaian upacara Manarogho selesai dilantunkan, petuah adat 

atau ratumbanua akan menyerahkan jalannya prosesi kepada pendeta untuk menutup 

upacara tersebut melalui ibadah dan pelayanan Firman Tuhan. Praktik adat ini hingga kini 

tetap dijalankan dan dilestarikan oleh masyarakat Talaud, bahkan menempati posisi yang 

penting serta memiliki fungsi krusial dalam berbagai aspek kehidupan sosial dan religius  

masyarakat. 

 

Analisis Narasi Zakheus (Lukas 19:1-10) 

Latar Belakang Injil Lukas 

Telah dikenal secara luas bahwa Injil Lukas ditulis oleh seorang dokter atau tabib. 

Berdasarkan Kanon Muratori (200 M), Lukas, seorang dokter dan pengikut Paulus, diyakini 

sebagai penulis Injil ini (Hakh, 2019). Injil Lukas dan Kisah Para Rasul nampaknya 

merupakan suatu maharakarya yang berkesinambungan yang ditulis oleh satu penulis. 

Makanya Injil Lukas dan Kisah Para Rasul sering disebut sebagai tulisan satu buku dalam 

dua jilid. Dalam Lukas 1-4 dan Kisah Para Rasul 1:1-5 terlihat bahwa penulis Injil Lukas 

kemungkinan sama dengan penulis Kisah Para Rasul. Lukas menceritakan kehidupan Yesus 

mulai dari kelahiran hingga kenaikan-Nya ke surga. Kisah Para Rasul melanjutkan cerita itu 

dengan menampilkan para murid yang meneruskan pewartaan dan karya Yesus (Lembaga 

Alkitab Indonesia, 2012).  

Kedua kitab ini menggunakan gaya dan jenis bahasa yang serupa, sehingga dapat 

dipastikan keduanya ditulis oleh penulis yang sama. Keduanya juga ditujukan kepada 

pembaca yang sama, yaitu Teofilus (Luk 1:1-4; Kis 1:1). Pokok utama tulisan Lukas ini 

dimulai dari kisah di Bait Suci di Yerusalem dan berakhir di Roma (Kis 28:30-31). Peristiwa 

yang terjadi di kalangan orang Yahudi berkembang menjadi gerakan yang meluas hingga ke 

pusat kerajaan Romawi. Keselamatan dan berkat yang Allah berikan kepada bangsa Yahudi 

melalui kedatangan Yesus kemudian meluas bagi seluruh dunia. Dua hal yang menonjol 

dalam Injil Lukas adalah penekanan pada peran Roh dan pentingnya doa (Duyverman, 

2017). 

Waktu penulisan kitab ini tidak dapat dipastikan dengan pasti. Karena Lukas 

memasukkan bahan dari Injil Markus, teks ini kemungkinan ditulis setelah Markus 

diselesaikan dan diedarkan. Dengan demikian, waktu penulisan Lukas bergantung pada 

waktu penulisan Markus. Beberapa pendapat menyatakan Lukas menunjukkan 

pengetahuan tentang jatuhnya Yerusalem ke tangan Roma pada 70 M (Luk 21:5-24), 

sehingga kitab ini kemungkinan ditulis setelah peristiwa tersebut. Namun, pendapat lain 

menilai tidak ada bukti kuat untuk hal itu dan menempatkan penulisan Injil Lukas lebih awal, 

sekitar tahun 57-60 M (Adilang & Poli, 2022). 

Lukas menulis sebagai orang non-Yahudi untuk pembaca non-Yahudi. Injil Lukas 

merupakan satu-satunya Injil yang ditujukan khusus kepada orang non-Yahudi, yaitu 

Teofilus (Drane, 2016). Kitab ini ditujukan kepada seorang bernama Teofilus. Ia disebut 

Keramah-tamahan Porodisa ...  (Kalundang & Labobar) 249 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 

 

sebagai Teofilus yang mulia, gelar yang pada waktu itu lazim diberikan kepada pejabat tinggi 

pemerintahan Romawi (William, 2015). Teofilus merupakan seorang Kristen. Lukas menulis 

Injil untuk membantu Teofilus dan orang percaya lain memahami kehidupan dan pengajaran 

Yesus dengan lebih jelas. Hal ini menunjukkan perhatian Lukas terhadap aspek sejarah 

dalam menemukan fakta tentang Yesus. Dari situ, dapat disimpulkan bahwa ia menulis 

biografi Yesus sesuai arti teknisnya (Adilang & Poli, 2022). 

 

Eksegesis Teks Lukas 19:1-10 

Nama Zakheus dalam Perjanjian Baru hanya tercatat sedikitnya tiga kali, dan 

semuanya terdapat dalam Injil Lukas, khususnya Lukas 19:1–10. Secara etimologis, nama ini 

dalam bahasa Ibrani maupun Aram merujuk pada kata Zakkai, bentuk singkatan dari  

Zakharya, yang berarti “murni,” “benar,” atau “tulen.” Zakheus digambarkan berperawakan 

kecil dengan tubuh yang pendek, serta menempati posisi sosial sebagai kepala pemungut 

cukai (Derrett, 1970). Namun, representasi dirinya sering terjerat pada stigma sosial: 

statusnya sebagai pemungut cukai membuatnya dipandang sebagai pendosa. Hal ini 

menimbulkan kecenderungan interpretasi yang mendiskreditkan Zakheus dan 

memosisikannya dalam narasi diskriminatif. 

Kesaksian Alkitab mengenai Zakheus sangat terbatas; identitas keluarga dan latar 

kehidupannya tidak dijelaskan, sehingga banyak hal hanya berupa spekulasi para ahli. 

Namun, Lukas 19:9 menegaskan secara eksplisit bahwa Zakheus adalah seorang Yahudi, 

sebab ia disebut sebagai “anak Abraham.” Sebagai kepala pemungut cukai yang bekerja bagi 

Romawi, ia diduga menyalahgunakan kedudukannya demi memperkaya diri (Browning, 

2015). Hal ini membuat Zakheus dipandang negatif, terisolasi, dan dikucilkan, bahkan 

dianggap pengkhianat oleh masyarakat Yahudi. 

Kisah Zakheus merupakan narasi unik yang hanya muncul dalam Injil Lukas, sehingga 

dapat dipandang sebagai bagian dari tradisi independen penulis. Narasi Zakheus dimulai 

saat dalam perjalanan panjang Yesus menuju Yerusalem, ketika Ia memasuki kota Yerikho. 

Yerikho sendiri merupakan pemukiman makmur yang diperluas oleh Herodes sejak tahun 

587 SM, dengan iklim musim dingin yang sejuk sehingga menjadi tempat favorit bagi warga 

terkemuka Yerusalem untuk memiliki rumah kedua (France, 2013). Selain itu, Yerikho 

berfungsi sebagai pusat administrasi, sehingga wajar bila kota ini menjadi tempat tinggal 

seorang pejabat pajak yang kaya. 

Dalam catatan Lukas, Zakheus bukan sekadar pemungut pajak seperti Lewi atau yang 

lain (bdk. Luk. 3:13; 5:27), tetapi disebut sebagai architelōnēs atau kepala pemungut pajak. 

Hal ini menunjukkan bahwa ia memimpin suatu sistem perpajakan daerah dengan 

mempekerjakan orang lain, sementara ia sendiri bertanggung jawab langsung kepada 

otoritas Romawi. Yerikho merupakan lokasi strategis bagi seorang pemungut pajak, sebab 

jalur perdagangan utama dari Yerusalem menuju wilayah Timur melewati kota ini (Durkein, 

2018). Selain itu, Yerikho dikenal sebagai pusat kekayaan lokal, termasuk hasil dari hutan 

balsam yang termasyhur. Kondisi ini menjelaskan mengapa Zakheus, sebagai kepala 

pemungut pajak, digambarkan sebagai orang kaya.  

Dalam praktiknya, pemungutan pajak di bawah kekuasaan Romawi merupakan 

bisnis yang sangat menguntungkan. Jabatan biasanya dilelang kepada penawar tertinggi, 

dan pejabat yang terpilih wajib menyetor jumlah tertentu kepada otoritas Romawi (Morris, 

1988). Segala kelebihan dari target setoran itu menjadi keuntungan pribadi, suatu sistem  

Keramah-tamahan Porodisa ...  (Kalundang & Labobar) 250 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 

 

yang membuka ruang bagi praktik penipuan dan pemerasan. Kegagalan memenuhi 

kewajiban dapat berakibat fatal, termasuk penyitaan harta atau bahkan perbudakan 

(Garland, 2011). Karena itu, meskipun kaya, Zakheus tetap ditempatkan di pinggiran 

masyarakat. Ia dipandang sebagai sosok yang tercela, serakah, bahkan pengkhianat, 

sehingga tidak mengherankan bila ia disebut mewakili gambaran “orang yang paling 

berdosa.”  

Zakheus digambarkan memiliki kerinduan untuk melihat Yesus ketika Ia masuk ke 

Yerikho. Namun, keterbatasan fisiknya yakni tubuh yang kecil, menjadi penghalang baginya 

di tengah kerumunan orang banyak. Lukas sendiri tidak secara eksplisit menjelaskan alasan 

Zakheus ingin melihat Yesus. Secara tekstual, kesan yang muncul seolah-olah ia hanya 

mencari posisi yang strategis agar dapat melihat Yesus sekilas tanpa maksud yang lebih 

mendalam. Namun, kemungkinan lain yang dapat dipertimbangkan adalah pengalaman 

sosial Zakheus sebagai seorang yang terisolasi, dikucilkan, dan kerap menjadi objek 

penghinaan. Hal ini, dipadukan dengan berita yang sudah tersebar mengenai Yesus sebagai 

pribadi yang menerima orang berdosa dan pemungut cukai (Luk. 4:14, 37; 5:27–32; 15:1–

2), dapat menjadi motivasi yang mendorong Zakheus untuk mencari kesempatan berjumpa 

dengan-Nya. 

Tindakan Zakheus memanjat pohon ara dapat dipahami sebagai ekspresi akal dan 

daya upayanya untuk berjumpa dengan Yesus. Kesadarannya, entah disadari sepenuhnya 

atau tidak, mungkin didorong oleh kerinduannya akan keselamatan yang ditawarkan Yesus 

(Bailey, 1980). Dengan berlari mendahului kerumunan, ia memilih memanjat pohon ara 

jenis sycamore, yang memang umum ditemukan di pinggir jalan Ramat-gan, Israel. Pohon ini 

berkerabat dekat dengan murbei, memiliki cabang rendah yang tebal dan daun besar, 

sehingga mudah dipanjat sekaligus memberi perlindungan bagi seseorang yang ingin 

bersembunyi. Pohon ara sycamore bahkan dapat tumbuh hingga sekitar enam puluh kaki 

ketika dewasa (Durkein, 2018), menjadikannya tempat yang ideal bagi Zakheus untuk tidak 

terlihat oleh banyak orang, tetapi tetap memperoleh posisi terbaik untuk menyaksikan 

Yesus dari Nazaret yang akan melintasi jalan itu. 

Yesus menunjukkan keramahtamahan-Nya kepada Zakheus dengan berhenti, 

memanggil namanya, dan berkenan menumpang di rumahnya. Ia tidak menegur atau 

menghakimi, melainkan mengundang diri-Nya sendiri untuk singgah di rumah Zakheus, 

sebuah tindakan yang melampaui batasan sosial dan stigma pada waktu itu. 

Keramahtamahan Yesus membuka ruang penerimaan yang selama ini tidak pernah dialami 

Zakheus dari masyarakat sekitarnya. Melalui sikap ramah dan penerimaan itu, Zakheus 

mengalami transformasi mendalam. Ia menunjukkan kesediaan untuk membagi separuh 

hartanya kepada orang miskin serta mengganti empat kali lipat kerugian bagi mereka yang 

pernah ia tipu. Menurut hukum Taurat, restitusi sukarela hanya menuntut pengembalian 

pokok ditambah seperlima (Im. 6:5; Bil. 5:7) (Morris, 1988). Namun, Zakheus justru 

berkomitmen melampaui ketentuan itu dengan mengganti empat kali lipat, jumlah tertinggi 

yang ditetapkan bagi pencuri (Kel. 22:1; 2 Sam. 12:6) (Lembaga Alkitab Indonesia, 2012). 

Sikap ini menegaskan bahwa pertobatan Zakheus bukan sekadar simbolis, melainkan 

diwujudkan dalam integritas nyata sebagai kepala pemungut cukai yang mau memperbaiki 

kesalahan masa lalunya. 

 

 

Keramah-tamahan Porodisa ...  (Kalundang & Labobar) 251 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 

 

Pernyataan Zakheus merupakan bukti nyata keselamatan, yang menandai pertobatan 

radikal dalam hidupnya. Sebutan Yesus “anak Abraham” menegaskan identitas Zakheus 

bukan sekadar sebagai keturunan biologis, melainkan sebagai pewaris iman Abraham (lih. 

Rom. 4:12). Dengan demikian, keselamatannya bukan hasil perbuatannya, melainkan 

anugerah Allah yang meneguhkan solidaritasnya dengan Abraham. Gelar ini sekaligus 

membantah stigma bahwa Zakheus adalah pengkhianat bangsanya. Puncaknya, Yesus 

menegaskan misi-Nya: datang untuk mencari dan menyelamatkan yang hilang. Kisah ini 

memperlihatkan bagaimana keramahtamahan Yesus memulihkan Zakheus beserta seisi 

rumahnya. 

Yesus, melalui tindakan hospitalitas-Nya kepada Zakheus, tidak hanya menawarkan 

penerimaan pribadi, tetapi juga menegaskan dinamika sosial yang jauh lebih radikal. Dalam 

narasi Zakheus, undangan Yesus untuk menumpang di rumah sang pemungut cukai, walau 

ditentang oleh kerumunan, melambangkan misi inklusif yang menembus batas-batas stigma 

dan struktur kekuasaan. Kajian teologis dari konteks pasca-apartheid di Afrika Selatan 

melihat kisah ini sebagai simbol keadilan dan rekonsiliasi anti-imperial di mana Zakheus, 

mewakili mereka yang tertindas atau terpinggirkan dalam struktur kekuasaan, diundang ke 

dalam komunitas pemulihan sosial (Motuku & Van Eck, 2024). Undangan ini bukan sekadar 

tindakan pribadi, tetapi panggilan transformasi sistemik, rekonsiliasi sosial yang 

menegaskan kembali harga diri Zakheus sebagai “anak Abraham” dan memperbarui 

identitasnya dalam solidaritas iman. Oleh karena itu, gambaran nyata dari teladan 

hospitalitas yang diteladankan Yesus dalam narasi Zakheus, menunjukkan bagaimana 

keterbukaan dan belas kasihan Yesus kepada kaum rentan dan terpingirkan (Situmorang et 

al., 2025). Di sini Yesus menunjukkan penerimaan tanpa syarat yang menembus batasan 

sosial dan stigma, hospitalitas yang dikerjakan Yesus menerima transformasi diri, tetapi juga 

menunjukkan tanggung jawab sosial dalam restitusi yang radikal. Yesus mengubah dinamika 

sosial melalui keramahtamahan, memberi contoh inklusi, dan memulihkan identitas 

terpinggirkan. Sehingga hospitalitas bukan sekadar tindakan individual tapi bagian dari misi 

sosial dan etika komunitas yang berdampak.  (Trisna, 2020). 

Di samping itu, transformasi Zakheus, yang diwujudkan dalam restitusi keuangan 

yang radikal dan pengalihan asetnya kepada orang miskin, menegaskan bahwa keselamatan 

yang ditawarkan Yesus bukan bersifat simbolis semata, tetapi berdampak secara nyata pada 

tanggung jawab sosial. Hal ini juga menunjukkan bahwa pertobatan Zakheus dapat dipahami 

sebagai model rekonsiliasi dan keadilan ekonomi untuk komunitas yang selama ini 

mengalami marginalisasi. Restitusi sebagai bukti pertobatan Zakheus menunjukkan bahwa 

perubahan yang dulu tamak dan serakah, mengabaikan perasaan orang lain, bahkan 

dianggap pengkhianat bangsanya sendiri, kini berubah total (Sinambela et al., 2024). Nilai 

hospitalitas yang Yesus tunjukkan menembus ruang privat dan publik, menginspirasi 

komunitas untuk menumbuhkan solidaritas dan komunitas inklusif. 

 

Keramah-tamahan Porodisa: Dialog Kritis-Teologis Budaya Manarogho dan Narasi 

Zakheus 

Kisah Zakheus dan budaya Manarogho sama-sama menyingkapkan makna mendalam 

tentang penerimaan dan keramah-tamahan. Injil menunjukkan bagaimana Yesus 

meruntuhkan stigma sosial dan merangkul Zakheus, sementara Manarogho menegaskan 

penerimaan tanpa syarat dalam kehidupan komunal. Dalam dialog ini, tampak bahwa 

Keramah-tamahan Porodisa ...  (Kalundang & Labobar) 252 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 

 

penerimaan bukanlah akhir, melainkan awal perubahan hidup dan ikatan sebagai keluarga. 

Dari sinilah tiga pokok penting dialog kritis-teologis yang dapat digarisbawahi sebagai 

berikut: 

 

Semua orang dapat diterima 

Dalam budaya Manarogho, setiap orang yang pertama kali menginjakkan kaki di 

tanah Taroda diterima tanpa syarat, terlepas dari status sosial, latar belakang, atau reputasi. 

Prinsip penerimaan holistik ini kontras dengan pengalaman Zakheus yang justru itu. Ia 

melihat Zakheus bukan sebagai “orang berdosa” yang hina, melainkan sebagai dikucilkan 

karena statusnya sebagai pemungut cukai, pengkhianat bangsa, dan pemeras rakyat. Namun, 

Injil menunjukkan bahwa Yesus melampaui stigma sosial pribadi yang layak diterima. Di 

titik ini terjadi dialog kritis: prinsip penerimaan holistik Manarogho sejalan dengan cara 

Yesus memulihkan martabat Zakheus, meski konteks sosial berbeda. Perbedaan konteks 

sosial tidak menghapus kesamaan prinsip mendasar, di mana penerimaan total sebagai 

dasar pemulihan identitas dan martabat manusia. 

Kisah Zakheus dalam Injil Lukas dan praktik keramah-tamahan dalam budaya 

Manarogho menawarkan perspektif yang kaya mengenai penerimaan yang holistik, 

walaupun memang berpotensi bahwa integrasi keduanya memunculkan ketegangan nyata 

di gereja yang masih hidup dalam tradisi teologi konservatif yang dapat menilai praktik 

penerimaan tanpa syarat sebagai ancaman terhadap batas moral komunitas. Namun hal ini 

membuka ruang analisis tentang penerapannya dalam praktik gerejawi, sehingga gereja 

perlu merumuskan bentuk konkret yang memberi ruang bagi penerimaan total tanpa 

menghilangkan proses pendewasaan iman (Martasudjita, 2022). Oleh karena itu, penulis 

mengusulkan kontrsuksi liturgi yang inklusif yang dapat mencerminkan penerimaan melalui 

ritus penyambutan bagi tamu atau warga baru yang menegaskan martabat setiap orang yang 

digagas dengan melihat nilai-nilai budaya Manargoho dan narasi Zakheus, dengan demikian 

dapat memberi narasi teologis tentang Tuhan serta nilai-nilai teologis yang memperkaya 

tentang penerimaan manusia dalam keramah-tamahan (Sampouw et al., 2025). 

 

Aksi nyata dalam penerimaan 

Penerimaan dalam Manarogho menuntut partisipasi aktif: siapa pun yang diterima 

harus memberi sumbangsih nyata bagi keluarga, jemaat, dan masyarakat. Narasi Zakheus 

menampilkan dinamika yang sama. Setelah diterima Yesus, ia menanggapi dengan aksi 

konkret membagikan setengah hartanya dan mengganti empat kali lipat kerugian yang 

pernah ia timbulkan. Dengan demikian, penerimaan Injil bukanlah penerimaan pasif, 

melainkan mendorong transformasi etis yang berbuah pada tindakan nyata bagi sesama. 

Dengan demikian, baik Manarogho maupun Injil menekankan bahwa penerimaan bukan 

pasif, tetapi menuntun pada transformasi etis dan tanggung jawab sosial. 

Melalui dialog ini, gereja dapat mengambil peran sebagai penggerak utama praktik 

penerimaan melalui tindakan kemanusiaan yang konkret. Membuka ruang pelayanan bagi 

kelompok yang terpinggirkan dan miskin serta mengembangkan pendampingan ekonomi, 

pendidikan, dan kesehatan yang menjawab kebutuhan nyata jemaat dan masyarakat. Gereja 

dapat membangun rumah singgah bagi keluarga rentan atau menyediakan beasiswa bagi 

anak yang mengalami kesulitan akses pendidikan (Para et al., 2021). Tugas gereja untuk 

bersekutu, bersaksi, dan melayani memberi dasar teologis bagi keterlibatan ini. Gereja dapat 

Keramah-tamahan Porodisa ...  (Kalundang & Labobar) 253 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 

 

mengekspresikan penerimaan melalui pelayanan sosial yang terukur dampaknya. Hadir 

dalam kegiatan kemanusiaan, kerja solidaritas ekonomi, atau upaya memulihkan hubungan 

di masyarakat. Pendekatan ini menempatkan penerimaan sebagai praktik etis yang bergerak 

dan memberi kontribusi nyata bagi kesejahteraan bersama. 

 

Menjadi satu keluarga 

Manarogho menempatkan orang yang diterima ke dalam “hitungan” keluarga besar 

masyarakat Taroda, sehingga ia tidak lagi dianggap orang asing. Dalam narasi Zakheus, 

Yesus menegaskan hal yang sama: “Dia pun adalah anak Abraham” (Luk. 19:9). Di sini jelas 

menunjukkan bahwa dalam kedua konteks, penerimaan berarti pengakuan, pemulihan, dan 

integrasi penuh ke dalam komunitas, menegaskan posisi setiap individu sebagai bagian dari 

satu keluarga yang harmonis. Kedua konteks ini menunjukkan bahwa penerimaan bukan 

hanya tindakan interpersonal. Penerimaan bergerak pada level sosial. Penerimaan 

membangun kembali posisi seseorang dalam jaringan relasi yang memberi tempat, 

pengakuan, dan partisipasi. Gereja dapat memakai prinsip ini untuk mengembangkan 

komunitas yang memulihkan martabat individu dan menghapus batas stigma yang  

memisahkan orang dari kehidupan komunal. 

Gereja dan keberagaman budaya di Talaud merupakan realitas yang sulit dipisahkan. 

Oleh karena itu, gereja dipanggil untuk menemukan terang Injil di tengah kebudayaan 

setempat. Kajian Biblis dalam perspektif Manarogho membuka ruang bagi penggalian 

makna yang dapat dijadikan konstruksi teologis bagi kehidupan gereja di tengah budaya 

lokal. Seiring waktu, doa restu dalam Manarogho dipadukan dengan pelayanan Firman oleh 

pendeta, sehingga arah dari upacara ini berkembang menjadi kesatuan dengan liturgi 

gerejawi dan membentuk praktik kontekstualisasi yang khas dalam masyarakat Talaud. 

 
Implikasi 

Penelitian ini memiliki 3 implikasi penting yang disoroti. Pertama, penelitian ini 

berimplikasi dalam memperkaya diskursus pastoral yang inklusif. Penelitian ini membantu 

gereja membangun praktik pastoral yang lebih manusiawi. Gereja dapat memakai prinsip 

penerimaan total dari Manarogho dan narasi Zakheus untuk memperkuat pelayanan 

pendampingan. Pendeta dan majelis dapat memulai pendekatan pastoral yang memulihkan 

martabat anggota jemaat yang tersisih dan ‘terlantar’. Data BPS menunjukkan bahwa 

persentase penduduk miskin di Kabupaten Kepulauan Talaud per 2024 mencapai 8,17% 

(BPS Kabupaten Kepualan Talaud, 2025). Dengan demikian, gereja dapat memakai 

penerimaan holistik ini untuk menjangkau keluarga yang rentan secara ekonomi dan sosial 

melalui praktik pastoral inklusif yang dapat bergerak pada tindakan konkret seperti 

kunjungan keluarga, dukungan bagi orang sakit, dan pelatihan kerja sederhana bagi warga 

gereja dalam upaya pemberdayaan. Pelayanan pastoral menjadi sarana penerimaan dan 

pemulihan identitas. 

Kedua, penelitian ini memperkuat kesadaran kekayaan budaya jemaat di gereja 

lokal yang ada di Talaud. Integrasi nilai Manarogho dan narasi Zakheus menolong jemaat 

gereja lokal di Talaud melihat budaya mereka sebagai sumber teologis yang hidup. Identitas 

kultural jemaat bertumpu pada pengalaman menerima orang lain sebagai keluarga. Jemaat 

dapat mengingat kembali tradisi lokal yang menempatkan setiap orang dalam ruang relasi 

yang aman. Pengalaman ini mendorong jemaat membentuk identitas yang menghargai 

martabat manusia. Penggabungan doa restu Manarogho dengan pelayanan Firman yang 

Keramah-tamahan Porodisa ...  (Kalundang & Labobar) 254 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 

 

sudah berlangsung ini menunjukkan bahwa jemaat bergerak menuju pola liturgi yang lebih 

kontekstual. 

Ketiga, penelitian ini memberi kontribusi bagi teologi publik, khususnya dalam 

konteks di kepulauan Talaud. Penerimaan holistik dalam Manarogho dan transformasi diri 

Zakheus membuka ruang baru bagi percakapan publik tentang martabat manusia. Gereja 

dapat memakai temuan ini untuk menyuarakan isu yang menyentuh kehidupan sosial. 

Dialog Manarogho dan Zakheus memberi dasar teologis untuk menyusun argumen 

mengenai keadilan sosial, perlindungan kelompok rentan, dan penguatan relasi antarwarga. 

Dengan demikian, gereja-gereja lokal di Talaud dapat menjadi model kontekstualisasi Injil 

dan menjadi aktor yang selalu menyuarakan pesan-pesan Injil dan budaya dalam ruang 

publik. 

 
Rekomendasi untuk Penelitian Lanjutan  

Penelitian lanjutan perlu bergerak pada wilayah yang lebih luas agar mampu 

menangkap dinamika budaya Manarogho dalam konteks masyarakat Talaud yang terus 

berubah. Modernisasi, globalisasi, urbanisasi, dan mobilitas sosial menciptakan pola hidup 

baru yang memengaruhi cara masyarakat memahami identitas kultural mereka. Kondisi ini 

menantang peneliti untuk mengkaji bagaimana praktik-praktik Manarogho, terutama doa 

restu dan upacara penerimaan, bertransformasi ketika masyarakat berhadapan dengan 

perubahan nilai dan gaya hidup. Penelitian dapat menilai bagaimana generasi muda 

memaknai praktik ini di tengah pengaruh budaya digital dan arus informasi global. 

Pendekatan ini memberi kesempatan untuk melihat apakah Manarogho tetap berfungsi 

sebagai ruang penerimaan sosial atau mengalami pergeseran makna. 

Gereja menjadi ruang penting tempat interaksi budaya lokal dan iman Kristen 

berlangsung. Penelitian mendatang dapat menelaah bagaimana elemen-elemen Manarogho 

dipertimbangkan dalam liturgi gerejawi. Analisis dapat diarahkan pada integrasi doa restu 

atau ritus penyambutan dalam ibadah tanpa menghilangkan pesan Injil. Kajian ini dapat 

mengamati respons jemaat terhadap integrasi tersebut serta dampaknya pada pemahaman 

teologis mengenai martabat manusia, keselamatan, dan relasi sosial. Pendekatan ini 

memberikan kontribusi terhadap pengembangan liturgi yang kontekstual dan relevan 

dengan dinamika masyarakat Talaud. 

 
Kesimpulan  

Dari penelitian dialog-kritis teologi disimpulkan bahwa kebudayaan, termasuk 

Manarogho, berfungsi sebagai pola hidup yang masyarakat wariskan dari generasi ke 

generasi. Manarogho sebagai budaya penerimaan menempatkan setiap orang dalam posisi 

yang diakui dan dihargai dalam masyarakat Taroda. Dialog antara budaya Manarogho dan 

narasi Zakheus menunjukkan keselarasan prinsip. Penerimaan tanpa diskriminasi, aksi 

nyata sebagai wujud pertobatan, dan integrasi dalam keluarga besar komunitas menjadi 

nilai utama yang juga Injil tekankan. Nilai-nilai ini memperlihatkan bahwa budaya 

Manarogho bergerak seiring dengan kesaksian Alkitab dan menegaskan bahwa Injil dapat 

hidup secara penuh dalam konteks lokal. 

Penelitian ini dapat memberi dampak langsung bagi gereja lokal di Talaud. Gereja 

dapat memahami bahwa integrasi budaya dan Injil bukan ancaman bagi iman. Dialog ini 

justru mengurangi stigma sinkretisme yang sering muncul ketika gereja berhadapan dengan 

tradisi adat. Penelitian ini menunjukkan bahwa proses kontekstualisasi tidak 

Keramah-tamahan Porodisa ...  (Kalundang & Labobar) 256 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 

 

mencampuradukkan iman, melainkan menyingkapkan kedalaman teologi dalam praktik 

budaya. Dialog ini membangun ruang belajar bagi gereja untuk merayakan identitas budaya 

sambil tetap setia pada Injil. Gereja lokal di Talaud dapat memperkuat liturgi, pelayanan 

pastoral, dan pelayanan sosial dengan nilai penerimaan, martabat, dan tanggung jawab 

komunal. Upaya ini membantu gereja menjadi saksi yang relevan dan membangun 

kehidupan jemaat yang lebih manusiawi. 

 
Rujukan 
Adilang, R., Jufriadi Lempoy, J., Fergie Tombokan, T., Berdame, J., & Rade Manat Simanjuntak, 

D. (2022). Menuju Equilibrium: Pengintegrasian Makna Teologis pada Budaya 

Madundum Banua. Salvation, 2(2), 145–164. 

http://jurnal.sttbkpalu.ac.id/index.php/salvation/index 

Adilang, R., & Poli, A. (2022). Eksorsisme: Memaknai Teks Lukas 9: 49-50 Seorang Yang 

Bukan Pengusir Setan Mengusir Setan Dalam Nama Yesus. Mello: Jurnal Mahasiswa 

Kristen, 3(1), 1–11. 

Adlini, M. N., Dinda, A. H., Yulinda, S., Chotimah, O., & Merliyana, S. J. (2022). Metode 

penelitian kualitatif studi pustaka. Jurnal Edumaspul, 6(1), 974–980. 

Bailey, K. (1980). Through Peasant Eyes. Eerdmans. 

Bevans, S. B. (2002). Models of Contextual Theology. Revised and Expanded Edition. Orbis 

Books. 

BPS Kabupaten Kepualan Talaud. (2025). Kabupaten Kepulauan Talaud dalam Angka, 

Volume 20, 2025 (J. D. Maapanawang & G. T. P. Saputra, Eds.). BPS Kabupaten 

Kepulauan Talaud. 

Browning, W. R. F. (2015). Kamus Alkitab. BPK Gunung Mulia. 

Derrett, J. D. M. (1970). Law in the New Testament. Wm. B. Eerdmans Publishing Company. 

Derrida, J. (2000). Hostipitality. Angelaki, 5(3), 3–18. 

https://doi.org/10.1080/09697250020034706 

Drane, J. (2016). Memahami Perjanjian Baru: Pengantar Historis -Teologis (P. G. Katoppo, 

Ed.). BPK Gunung Mulia. 

Durkein, D. (2018). Tafsir Perjanjian Baru. Kanisius. 

Duyverman, M. E. (2017). Pembimbing ke dalam Perjanjian Baru. BPK Gunung Mulia. 

France, R. T. (2013). Teach the Text Commentary Series: Luke. Baker Publishing Group. 

Garland, D. E. (2011). Exegetical Commentary on the New Testament Luke. Zondervan . 

Hakh, S. B. (2019). Perjanjian Baru Sejarah, Pengantar dan, Pokok-Pokok Teologisnya. BPK 

Gunung Mulia. 

Janis, Y. (2015). Berteologi Kontekstual dalam Memaknai Mandur’ru Ton’na Bagi Masyarakat 

Lirung Matane di Kepulauan Talaud. Tumou Tou, 2(2), 16–27. 

Janis, Y., & Wagiu, M. M. (2018). Pertemuan Injil dan Kebudayaan: Kajian Kontekstualisasi 

Kebudayaan Mamindate Kubur-ra di Jemaat GERMITA El-Betel Rusoh. Tumou Tou, 

V(1), 46–59. https://ejournal-iakn-

manado.ac.id/index.php/tumoutou/article/view/57 

Kariuki, F. (2025). Dual Allegiance and Religious Syncretism: Clamor for Material Wealth, 

Love for Power, Position, and Misplaced Priorities in Following Jesus; The Case of 

Judas Iscariot in Betraying His Master. Editon Consortium Journal of Philosophy, 

Religion and Theological Studies, 5(1), 7–18. 

https://doi.org/10.51317/ecjprts.v5i1.578 

Keramah-tamahan Porodisa ...  (Kalundang & Labobar) 257 

https://doi.org/10.1080/09697250020034706
https://doi.org/10.51317/ecjprts.v5i1.578


Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 

 

Kreuta, K. (2024). Kristologi Papua Analisis Kontekstual Yesus Kristus dalam Kebudayaan 

Lokal. REI MAI: Jurnal Ilmu Teologi Dan Pendidikan Kristen, 2(2), 207–220. 

https://doi.org/10.69748/jrm.v2i2.206 

Langi, E. A., Palempung, F. F., Pantow, A. G. F., Nendissa, J. E., & Kowal, J. R. (2025). Cultural 

Transformation through Contextual Mission Approach in the Digital Age. Studia 

Philosophica et Theologica, 25(1), 18–34. 

Lembaga Alkitab Indonesia. (2012). Alkitab Edisi Studi. LAI. 

Maria, H. (2021). Implementasi makna hospitalitas Kristen terhadap pelayan gereja dan 

anggota jemaat. Bonafide: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen, 2(2), 176–194. 

Martasudjita, E. P. D. (2022). Inkulturasi Dan Tata Perayaan Ekaristi 2020 Gambaran 

Berinkulturasi dalam Konteks Indonesia. Studia Philosophica et Theologica, 22(2),  

159–180. https://doi.org/10.35312/spet.v22i2.441 

Mawikere, M. C. S. (2022). Menelaah Dinamika Kontekstualisasi Sebagai Upaya Pendekatan 

Penginjilan yang Memberdayakan Budaya Penerima Injil. DUNAMIS: Jurnal Teologi 

Dan Pendidikan Kristiani, 6(2), 496–512. https://doi.org/10.30648/dun.v6i2.554 

Mawikere, M. C. S., & Hura, S. (2023). Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah 

Model Teologi Kontekstualisasi Injil. Jurnal Teologi Berita Hidup, 5(2). 

https://doi.org/10.38189/jtbh.v5i2.342 

Morris, L. (1988). Tyndale New Testament Commentaries: Revised Edition, Luke. Wm. B. 

Eerdmans Publishing Company. 

Motuku, P. K., & Van Eck, E. (2024). Justice and reconciliation in Luke 19:1–10: A South 

African post-apartheid anti-imperial reading. Verbum et Ecclesia, 45(1). 

https://doi.org/10.4102/ve.v45i1.3072 

Nendissa, J. E., Farneyanan, S., Sampepadang, R. D. P., Rares, F. M., & Senduk, H. J. E. (2025). 

Teologi Minahasa dalam Perspektif Kontekstual: Integrasi Nilai Budaya Lokal dan 

Keimanan Kristen. Jurnal Socius: Journal of Sociology Research and Education, 12(1), 

52–63. https://doi.org/10.24036/scs.v12i1.776 

Panuntun, D. F., & Susanta, Y. K. (2021). Christian hospitality in Javanese bancaan tradition. 

HTS Teologiese Studies/Theological Studies, 77(4). 

Para, N. D., Tari, E., & Ruku, W. F. (2021). Peran Gereja dalam Transformasi Pelayanan 

Diakonia. Jurnal Teologi Kontekstual Indonesia, 1(2), 81. 

https://doi.org/10.46445/jtki.v1i2.310 

Pasaribu, G. R. H. (2025). Inkulturasi Iman: Dinamika Budaya Dan Teologi Pentakosta Dalam 

Konteks Modern. Jurnal Imparta, 3(2), 95–107. https://doi.org/10.61768/jr2bzg23 

Pohl, C. D. (1999). Making Room: Recovering Hospitality as a Christian Tradition. Eerdmans. 

Praing, J. R., Awang, E. N. A., & Selan, S. (2025). Menilik Model Kontekstualisasi Misi Kristen 

Melalui Ritual Hamayang di Desa Rindi Kabupaten Sumba Timur. Makarios: Jurnal 

Teologi Kontekstual, 4(1), 39–53. 

https://doi.org/https://doi.org/10.52157/mak.v4i1.380 

Riyanto, F., Armada, E., & Wijanarko, R. (2021). Formasio – Model dan Dimensi Praksisnya. 

Kanisius. 

Sampouw, F. A., Setfanus, T. A., & Windarti, M. T. (2025). Relevansi Budaya dan Adat 

Indonesia Terhadap Teologi Kristen. Jurnal Silih Asuh: Teologi Dan Misi , 2(1), 34–45. 

Sari, M. N., Susmita, N., & Ikhlas, A. (2025). Melakukan Penelitian Kepustakaan. Pradina 

Pustaka. 

Keramah-tamahan Porodisa ...  (Kalundang & Labobar) 258 



Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 
 

 

 

Sinaga, R. R. T., Saimima, J. R., Ruhulessin, J. Chr., & Islahuddin. (2025). Theology of Badati: A 

Constructive Contextual Theology in Hutumury Society According to Stephen B. 

Bevans. Evangelikal: Jurnal Teologi Injili Dan Pembinaan Warga Jemaat, 9(1), 120–

138. https://doi.org/10.46445/ejti.v9i1.890 

Sinambela, J. L., Tamba, G., & Sinaga, J. (2024). Restitusi sebagai Bukti Pertobatan: Studi 

Lukas 19 tentang Zakheus dan Relevansinya bagi Koruptor. Jurnal Teologi 

Kontekstual Indonesia, 5(2). https://doi.org/10.46445/jtki.v5i2.897 

Situmorang, M., Butar-butar, G. M., Sigiro, A. S., Tarigan, S. A., & Silalahi, A. P. (2025). 

Hospitalitas Kepemimpinan Kristen: Analisis Kepemimpinan Yesus dalam Injil Lukas. 

DUNAMIS: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristiani, 9(2), 977–989. 

https://doi.org/10.30648/dun.v9i2.1661 

Soegianto, S. (2024). The Relationship between the Gospel and Culture: A Theological 

Analysis and Social Perspective in a Contemporary Context. Theological Journal 

Kerugma, 7(2), 84–92. https://doi.org/10.33856/kerugma.v7i2.428 

Supit, S. (2023). Kontekstualisasi Budaya Mapalus Dalam Pendidikan Agama Kristen: 

Menyelaraskan Nilai-Nilai Agama Dengan Kearifan Lokal Dalam Konteks Masyarakat 

Mapalus. Didaskalia : Jurnal Pendidikan Agama Kristen, 4(1), 59–68. 

https://doi.org/https://doi.org/10.51667/djpk.v4i1.1360 

Talan, Y. (2020). Sinkritisme dalam Gereja Suku. Permata Refflesia. 

Talan, Y. E. (2019). Mengkaji Bahaya Sinkretisme dalam Konteks Gereja. SESAWI: Jurnal 

Teologi Dan Pendidikan Kristen, 1(1), 43–54. https://doi.org/10.53687/sjtpk.v1i1.5 

Taruk La’bi, D., Parura, M., & Mari’pi, Y. (2023). Melihat Sikap Hospitalitas Kristen 

Berdasarkan Analisis Teologis Lukas 10:25-37 Dan Implikasinya Terhadap Upaya 

Pencegahan Konflik Agama Di Indonesia. Voice of Hami: Jurnal Teologi Dan 

Pendidikan Agama Kristen, 6(1), 15–23. https://doi.org/10.59830/voh.v6i1.94 

Trisna, R. P. (2020). Kaum Marginal Dalam Injil Lukas Dan Kisah Para Rasul. Pneumata : 

Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 2(2). 

https://sttbi.ac.id/journal/index.php/pneumata/article/view/125 

Tumanggor, R. O. (2021). Inkulturasi Iman Kristen dalam Konteks Budaya Batak: Suatu 

Tinjauan Misiologis. The New Perspective in Theology and Religious Studies, 2(2), 

37–48. https://doi.org/10.47900/nptrs.v2i2.40 

Volf, M. (1996). Exclusion and Embrace: A Theological Exploration of Identity, Otherness, 

and Reconciliation. Abingdon Press. 

William, B. (2015). Pemahaman Alkitab Setiap Hari. BPK Gunung Mulia. 

Keramah-tamahan Porodisa ...  (Kalundang & Labobar) 259 


