DANUM PAMBELUM Volume 5, Nomor 2, 2025

Jurnal Teologl dan Musik Gereja Available Online at:
= https://ejournal.iaknpky.ac.id/index.php/pambelum

’\\ ISSN: 2797-684X (e); 2797-6858 (p)

Article History/Submitted: 20 August 2025/Revised: 23 November 2025 /Accepted: 24 November 2025

Keramah-tamahan Porodisa: Sebuah Dialog Kritis-Teologis antara
Kebudayaan Manarogho dan Narasi Zakheus

Audriano Kalundang?, Yuni Feni Labobar?
Universitas Kristen Satya Wacana, Salatiga® Institut Agama Kristen Negeri Manado?

audrianokalundang@gmail.com?2

Abstract

The traditional celebration of Manarogho, typical of the Taroda (Talaud) community, serves as a symbol
of the acceptance of individuals into the community, church and family. In the context of religious
communities, this celebration is often associated with worship and evangelization, but it creates
tensions due to differences in understanding. Conflicts of pros and cons arise mainly related to
accusations of syncretism in the implementation of this culture. This research aims to explore the
Manarogho culture in dialogue with the narrative of Zacchaeus while enriching the practice of
contextual theology, so this research is also important to present a new perspective in contextualizing
the gospel in Talaud society. This paper uses qualitative research which combines observation,
interviews, and literature study in Talaud with historical-critical analysis of the Zacchaeus text to
explore the dialog between Manarogho culture and biblical narrative. The results of this study found
that acceptance in Manarogho culture and Zacchaeus' narrative is inclusive, encourages action, and
affirms the integration of individuals into the community.

Keywords: Manarogho; Taroda culture; Dialogue Theological; Hospitality

Abstrak

Perayaan adat Manarogho, khas masyarakat Taroda (Talaud), berfungsi sebagai simbol penerimaan
individu ke dalam masyarakat, gereja, dan keluarga. Dalam konteks umat beragama, perayaan ini
sering dikaitkan dengan ibadah dan pewartaan Injil, namun menimbulkan ketegangan akibat
perbedaan pemahaman. Konflik pro-kontra muncul terutama terkait tuduhan sinkretisme dalam
pelaksanaan budaya ini. Penelitian ini bertujuan mengeksplorasi budaya Manarogho dalam dialog
dengan narasi Zakheus sekaligus memperkaya praktik berteologi kontekstual, sehingga penelitian
ini juga menjadi penting untuk menghadirkan perspektif baru dalam kontekstualisasi Injil di
masyarakat Talaud. Tulisan ini menggunakan penelitian kualitatif di mana memadukan observasi,
wawancara, dan studi pustaka di Talaud dengan analisis historis-kritis teks Zakheus untuk
mengeksplorasi dialog antara budaya Manarogho dan narasi Alkitab. Hasil penelitian ini menemukan
bahwa penerimaan dalam budaya Manarogho dan narasi Zakheus bersifat inklusif, mendorong aksi
nyata, dan menegaskan integrasi individu ke dalam komunitas.

Kata kunci: Manarogho; Budaya Taroda; Dialog Teologis; Keramah-tamahan

Pendahuluan
Pulau Talaud, yang juga dikenal sebagai Tanah Porodisa, merupakan salah satu pulau

terluar di Provinsi Sulawesi Utara sekaligus bagian dari beranda terdepan Negara Kesatuan
Republik Indonesia. Kehidupan masyarakat di kepulauan ini memperlihatkan kekayaan
sosial yang khas, ditandai oleh kemajemukan serta keterjalinan erat antara pemerintah,
adat, dan agama. Relasi tripartit tersebut tidak berdiri secara terpisah, melainkan saling
menopang dan membentuk pola kehidupan masyarakat sehari-hari. Dalam berbagai
aktivitas kemasyarakatan, baik yang bersifat administratif maupun religius, adat selalu hadir
sebagai elemen penting yang tidak dapat dilepaskan.

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja


https://ejournal.iaknpky.ac.id/index.php/pambelum
mailto:audrianokalundang@gmail.com

Keramah-tamahan Porodisa ... (Kalundang & Labobar) 242

Hal ini menegaskan bahwa adat dan kebudayaan memiliki peran sentral, menyeluruh, serta
menentukan arah dinamika sosial masyarakat Talaud.

Kebudayaan masyarakat Talaud merupakan warisan turun-temurun dari leluhur
yang terus hidup dan menyatu dalam praktik sosial hingga masa kini. Dalam konteks religius,
adat tidak hanya hadir sebagai identitas kultural, tetapi juga menjadi mitra yang akrab
dengan Injil di tengah kehidupan bergereja (Talan, 2020). Hal ini menegaskan bahwa
perjumpaan Injil dan budaya di Talaud melahirkan spiritualitas khas yang terbungkus dalam
ekspresi budaya setempat. Relasi erat antara keduanya tampak nyata dalam berbagai
praktik sosial-keagamaan, salah satunya perayaan adat Manarogho yaitu ritual khas
masyarakat Taroda yang menandai penerimaan seseorang dalam lingkup komunitas, gereja,
maupun keluarga.

Perayaan budaya Manarogho dalam konteks masyarakat Talaud yang telah memeluk
agama Kristen memperlihatkan relasi yang kompleks antara adat dan pewartaan Injil, sebab
praktik ini kerap terintegrasi dalam liturgi ibadah gereja. Kehadiran Injil di Talaud yang
harus berdialog dengan warisan budaya lokal yang eksistensinya mendahului masuknya
agama Kristen menimbulkan tantangan teologis dan sosial. Situasi ini kerap memunculkan
ketegangan, terutama ketika ‘generasi penerus’ hanya melestarikan tradisi leluhur tanpa
pemahaman teologis yang mendalam. Akibatnya, terjadi perbedaan pandangan di kalangan
jemaat, sebagian memandang adat dan ibadah dapat berjalan berdampingan, sementara
sebagian lain menilainya sebagai bentuk sinkretisme yang berbahaya bagi kemurnian iman
Kristen. Kondisi dikotomis ini menegaskan perlunya kajian mendalam mengenai relasi Injil
dan budaya Manarogho, agar gereja dapat merumuskan pemahaman teologis yang
kontekstual sekaligus mampu menjembatani ketegangan yang ada.

Narasi tentang Zakheus merupakan kisah yang unik dan menyimpan makna teologis
yang masih jarang ditelusuri secara mendalam. Selama ini, penafsiran populer cenderung
menyoroti aspek fisik Zakheus yang bertubuh kecil serta status sosialnya sebagai kepala
pemungut cukai, suatu profesi yang dipandang sebagai pengkhianatan karena bekerja bagi
bangsa penjajah Romawi dan karenanya tidak disenangi masyarakat Yahudi. Namun,
perjumpaannya dengan Yesus menghadirkan dimensi teologis yang lebih luas, yang dalam
konteks penelitian ini memiliki keterkaitan erat dengan nilai-nilai yang terkandung dalam
kebudayaan Manarogho. Dengan demikian, narasi Zakheus tidak hanya bernilai dalam
kerangka Biblika, tetapi juga kaya untuk dibaca ulang secara kontekstual sehingga relevan
dengan dinamika budaya masyarakat Talaud.

Realitas bahwa dunia ini memiliki berbagai budaya (multi-kultur) dan konteks
(multi-konteks) dan secara bersamaan Injil masuk pada semua konteks masyarakat yang
beragam maka menjadi penting komunikasi yang positif dari keduanya (Mawikere & Hura,
2023). Hubungan antara Injil dan budaya dapat berinteraksi melalui proses dialektika yang
melibatkan penerimaan, adaptasi, dan transformasi nilai-nilai budaya. Posisi budaya dapat
memperkaya praktik keagamaan, tetapi dalam situasi lain, terdapat ketegangan yang
membutuhkan refleksi teologis yang mendalam untuk memastikan bahwa nilai-nilai Injil
tidak terkompromikan oleh praktik budaya tertentu (Soegianto, 2024). Dengan demikian,
Injil dan kebudayaan bukanlah dua entitas yang saling bertentangan, melainkan dapat
dipertemukan secara kritis dan konstruktif dalam konteks masyarakat yang beragam.

Argumentasi utama dalam penelitian ini adalah kebudayaan Manarogho di Talaud
yang menekankan penerimaan dan keramah-tamahan memiliki kesejajaran dengan narasi
Zakheus, di mana Yesus menghadirkan pemulihan dan penerimaan bagi yang terpinggirkan.

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja




Keramah-tamahan Porodisa ... (Kalundang & Labobar) 243

Melalui dialog keduanya, penelitian ini menegaskan bahwa keramah-tamahan Porodisa
dapat dipahami sebagai bentuk kontekstualisasi Injil yang menyatukan nilai budaya dan
pengalaman teologis dalam kehidupan bergereja masyarakat Talaud di mana hubungan
keduanya melibatkan penerimaan, adaptasi, dan transformasi. Dengan demikian, dialog
kritis antara teologi kebudayaan Manarogho dan narasi Zakheus dapat menghadirkan
pemahaman teologis baru tentang keramah-tamahan Porodisa sebagai model
kontekstualisasi Injil yang relevan bagi gereja lokal di Talaud.

Penelitian ini bergerak dalam lanskap kontekstualisasi Injil dikonteks Indonesia yang
terus berkembang. Telah banyak penelitian yang menempatkan dialog Injil dan budaya
sebagai ruang teologis yang penting. Studi kontekstual di Papua yang dilakukan Kreuta
menunjukkan bagaiman kristologi kontekstual di Papua dalam meningkatkan kehidupan
spiritual dan budaya orang Kristen Papua dengan menggunakan simbol dan praktik lokal
(Kreuta, 2024). Penelitian di Minahasa oleh Nendissa dkk. mengangkat nilai Mapalus sebagai
etika sosial yang dapat berinteraksi dengan iman Kristen (Nendissa et al., 2025). Kajian di
Sumba oleh Praing dkk. menampilkan model kontekstualisasi yang memakai ritual
Hamayang sebagai ruang dialog budaya dan misi (Praing et al., 2025). Semua penelitian ini
menunjukkan bahwa berbagai daerah di Indonesia telah mengembangkan cara unik untuk
mempertemukan Injil dan budaya. Penelitian ini memposisikan diri dalam kontekstualisasi
Injil yang serupa tetapi menghadirkan fokus yang berbeda, yaitu menempatkan Budaya
Manarogho khas Taroda sebagai objek kajian utama dalam literatur kontekstualisasi yang
berdialog dengan narasi Biblis.

Kajian akademik yang secara khusus menyoroti kebudayaan Manarogho dalam
keterkaitannya dengan narasi Zakheus belum ditemukan. Sejumlah penelitian sebelumnya
memang telah mengangkat isu kontekstualisasi Injil dengan tradisi budaya lokal di Talaud,
namun fokusnya berbeda. Janis & Wagiu, misalnya, menelaah perjumpaan Injil dengan
budaya Mamindate Kubur'ra di jemaat GERMITA El-Betel Rusoh sebagai ekspresi
penghormatan kepada Tuhan dan leluhur (Janis & Wagiu, 2018). Sementara itu, Adilang dkk.
membahas praktik makan bersama dalam budaya Madundum Banua sebagai bentuk
kesatuan antara Injil dan budaya yang layak dijaga serta dilestarikan (Adilang et al., 2022).
Penelitian lain oleh Janis mengkaji praktik Mandur’ru Ton’na di masyarakat Lirung Matane
dan menegaskan bahwa budaya dapat menjadi sarana persekutuan untuk mengenal Allah
(Janis, 2015). Kajian-kajian tersebut memperlihatkan adanya upaya serius dalam
menghubungkan Injil dengan budaya lokal, namun belum ada penelitian yang menempatkan
Manarogho sebagai objek utama dalam dialog dengan narasi biblis, khususnya kisah
Zakheus. Oleh karena itu, penelitian ini mengeksplorasi nilai penerimaan yang membuka
ruang untuk membaca ulang keramah-tamahan Porodisa sebagai pengalaman teologis dan
praksis yang mengarah pada bagaimana nilai itu bergerak masuk ke liturgi dan pendidikan
iman di gereja lokal Talaud. Penelitian ini menempatkan keduanya dalam dialog kritis lalu
menghasilkan pemahaman baru tentang cara masyarakat Talaud menghidupi Injil melalui
budaya mereka sendiri.

Kondisi ini menegaskan urgensi penelitian untuk menghadirkan perspektif baru
dalam studi kontekstualisasi Injil dan budaya, terutama dalam konteks masyarakat Talaud
yang hidup dan dibentuk oleh tradisi leluhur mereka. Penelitian ini bertujuan membangun
dialog kritis antara Manarogho dan narasi Zakheus untuk menjelaskan keramah-tamahan
Porodisa sebagai model kontekstualisasi Injil di Talaud. Dialog Kritis ini, dapat memberi

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



Keramah-tamahan Porodisa ... (Kalundang & Labobar) 244

dampak praktis bagi gereja dan masyarakat. Gereja dapat memperkuat pelayanan
penerimaan, membangun persekutuan yang lebih terbuka, dan memakai kisah Zakheus
sebagai dasar pembinaan iman yang memulihkan dalam bentuk pastoral kepada jemaat.
Sedangkan, masyarakat secara umum dapat meneguhkan identitas budaya mereka dan
membangun relasi sosial yang lebih inklusif.

Metode
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif yang berfokus pada pencarian makna,

pemahaman, dan pengertian atas peristiwa yang dialami individu maupun komunitas
(Adlini et al,, 2022). Teknik pengumpulan data meliputi observasi, wawancara, dan studi
pustaka. Pendekatan studi pustaka digunakan penulis dalam menegaskan posisi teologis dan
budaya yang mendukung dialog antara Manarogho dan narasi Zakheus. Pendekatan ini
membantu peneliti menelusuri karya-karya kontekstualisasi Injil di Indonesia dan dunia,
kemudian membandingkannya dengan konteks Talaud (Sari et al.,, 2025). Observasi dan
wawancara dilakukan di Kecamatan Damau, Kabupaten Kepulauan Talaud, selama dua
bulan, yakni pada Juli-Agustus 2023. Wawancara dilakukan secara terstruktur dan
mendalam (in-depth interview) dengan tokoh adat (Ratumbanua), seorang penatua dan satu
orang jemaat. Peneliti memakai teknik triangulasi untuk memastikan validitas dan
kredibilitas data.

Selain itu, karena penelitian ini juga melibatkan kajian teks Alkitab, digunakan
pendekatan historis-kritis sebagai metode analisis Biblika. Pendekatan ini menelaah
konteks sejarah, latar sosial, dan struktur literer Injil. Peneliti meninjau kondisi sosial-
ekonomi Yerikho pada abad pertama. Peneliti melihat posisi pemungut cukai dalam sistem
pajak Romawi, serta menelaah struktur naratif Lukas 19:1-10 untuk melihat pola cerita
tentang pemulihan dan penerimaan. Di samping itu, menganalisis bagaimana hospitalitas
Lukas yang menunjukkan bagaimana penulis Injil membentuk narasi untuk menekankan
tema belas kasih dan pemulihan. Pendekatan ini memberi dasar teologis yang kuat untuk
membaca praktik keramah-tamahan Porodisa dalam dialog dengan kisah Zakheus.

Hasil dan Pembahasan
Hospitalitas dan Kekristenan

Manusia hidup dalam hubungan sosial sehingga selalu membutuhkan orang lain.
Membangun relasi yang sehat lewat sikap ramah, terbuka, lembut, dan menerima dan saling
menguatkan hubungan antarindividu maupun antarkelompok. Kata hospitalitas berasal dari
bahasa Yunani philoxenia, philo yang berarti kasih dan xenos yang berarti orang asing atau
orang lain. Jadi, hospitalitas berarti kasih kepada orang asing (Taruk La’bi et al., 2023).
Keramah-tamahan muncul sebagai sikap atau tindakan yang lahir dari pengalaman rohani
seseorang ketika ia merasakan kasih Allah dalam hidupnya (Riyanto et al, 2021).
Hospitalitas Kristen berarti tindakan menyambut orang asing dengan hati yang murah.
Sebagaimana hal ini telah dilakukan serta sebagai wujud nyata dari teladan Allah yang hadir
melalui Yesus Kristus sesuai kesaksian Alkitab (Maria, 2021). Di sisi yang lain, hospitalitas
Kristen menuntut setiap orang Kristen untuk menghayati dan menjalani sikap penerimaan
dalam kehidupan sehari-hari serta perlu menunjukkan empati sebagai bagian dari praktik
hospitalitas Kristen (Panuntun & Susanta, 2021). Dengan demikian, hospitalitas Kristen
tidak berhenti sebagai teori. Namun, perlu mewujudkannya dalam tindakan nyata.
Hospitalitas tidak cukup menjadi konsep yang disimpan tetapi mempraktikkannya melalui

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja




Keramah-tamahan Porodisa ... (Kalundang & Labobar) 245

relasi dengan orang lain.

Christine D. Pohl dalam Making Room: Recovering Hospitality as a Christian Tradition
menjelaskan bahwa hospitalitas tidak bersifat opsional bagi orang Kristen dan tidak terbatas
pada mereka yang merasa memiliki karunia khusus. Hospitalitas adalah praktik yang perlu
hadir dalam komunitas iman. Secara bahasa dan praktik, Alkitab memperlihatkan bahwa
hospitalitas berkaitan erat dengan kasih. Dalam hospitalitas, orang asing disambut ke dalam
tempat yang aman, personal, dan nyaman. Tempat itu memberi rasa hormat, penerimaan,
dan persahabatan (Pohl, 1999). Oleh karena itu, hospitalitas berarti memberi kebaikan
kepada orang asing dengan kualitas yang sama seperti yang diberikan kepada keluarga dan
sahabat. Miroslav Volf juga menunjukkan bahwa hospitalitas berarti memberi ruang bagi
yang lain dan membuat kita terbuka dan dibentuk. Dalam tindakan merangkul sebagai
wujud hospitalitas, tuan rumah juga menjadi tamu, dan tamu juga menjadi tuan rumah. Di
mana keinginan untuk merangkul hadir sebelum penilaian apa pun tentang kebenaran orang
lain atau konstruksi tentang kehidupan mereka (Volf, 1996). Oleh karena itu, hospitalitas di
sini dapat dimaknai sebagai gerak “embrace” yang membuka diri dan memberi ruang kepada
orang asing sebagai tindakan teologis yang menggeser batas identitas tanpa menghapus
perbedaan.

Menurut Derrida, hospitalitas sejati tidak tunduk pada syarat yang membatasi
penerimaan dengan aturan administratif atau moral yang mengatur siapa yang layak
diterima. Hospitalitas sebagai tindakan radikal yang menempatkan seseorang dalam posisi
tanpa syarat di hadapan orang asing. Dengan demikian, seseorang harus menerima dan
menyambut siapa pun tanpa meminta nama atau identitas mereka. Hal ini memperlihatkan
bahwa hospitalitas bukan tindakan sosial yang terikat pada aturan kontraktual. Hospitalitas
bergerak sebagai praktik etis yang membuka ruang bagi yang lain dengan menciptakan
relasi yang tidak didasarkan pada kepastian atau kendali (Derrida, 2000). Hospitalitas
bergerak dari praktik sehari-hari hingga refleksi etis dan teologis yang mendalam.

Injil, Kebudayaan, dan Kontekstualisasi

Injil selalu menyampaikan kabar tentang Kerajaan Allah yang menyentuh seluruh
aspek kehidupan. Injil akan selalu relevan dan hidup dalam dinamika pengalaman
kehidupan, di antaranya dalam konteks budaya. Dalam konteks kehidupan bermasyarakat,
kebudayaan menempati posisi sentral sebagai wujud gagasan dan karya manusia yang
tercermin dalam berbagai dimensi kehidupan, mulai dari seni, pengetahuan, hingga filsafat,
baik yang bersifat konkret maupun abstrak. Budaya dan Kekristenan memiliki pengaruh
yang saling memengaruhi. Agama bergerak dalam lingkup yang lebih luas daripada budaya.
Budaya lahir dari karya manusia, namun agama bersumber dari yang suci dan transenden
(Supit, 2023). Dengan demikian, kebudayaan dan agama (Kristen) merupakan bagian
integral dari kehidupan manusia yang tidak dapat dipisahkan dari keberadaannya.

Injil berinteraksi dengan budaya melalui proses dialektis. Proses itu mencakup
penerimaan, penyesuaian, dan transformasi nilai budaya. Berbagai penelitian menunjukkan
bahwa Injil sering dipahami sebagai agen transformasi sosial yang mampu membawa
perubahan besar pada norma dan nilai budaya lokal (Soegianto, 2024). Budaya dapat
memperkaya praktik keagamaan, namun dalam beberapa situasi juga dapat memunculkan
ketegangan yang menuntut refleksi teologis agar nilai Injil tetap terjaga. Dengan demikian,
teologi kontekstual menekankan perlunya mempertimbangkan kembali bagaimana Injil

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



Keramah-tamahan Porodisa ... (Kalundang & Labobar) 246

dapat dihidupi di tengah budaya yang terus berubah tanpa jatuh pada relativisme. Teologi
kontekstual berupaya menyingkap kehadiran Allah dalam struktur kehidupan sehari-hari,
memahami nilai yang membentuk budaya manusia, dan mengembangkan pemahaman yang
sejalan antara budaya dan Kitab Suci (Sinaga et al., 2025). Dengan demikian, berteologi
secara kontekstual bukan pilihan melainkan suatu usaha memahami iman Kristen dalam
konteks tertentu. Bevans menjelaskan teologi kontekstual sebagai cara berteologi yang
mempertimbangkan roh dan pesan Injil, tradisi umat Kristen, budaya tempat seseorang
berteologi, dan perubahan sosial dalam budaya tersebut (Bevans, 2002).

Terdapat dua alasan yang menjadikan kontekstualisasi sebagai keharusan dalam
penginjilan. Alasan pertama muncul karena setiap kali seseorang memberitakan Injil, ia
selalu melakukannya melalui bentuk budaya tertentu. Setiap penjelasan Injil pasti memakai
pengalaman pribadi orang yang membagikannya, karena atar belakang budaya dan
kepribadian penginjil ikut membentuk cara ia memahami dan menyampaikan Injil. Kedua,
ketika Injil diberitakan dengan metode yang mengabaikan konteks lokal, banyak aspek
budaya dan kehidupan masyarakat tidak tersentuh oleh kebenaran Alkitab (Mawikere,
2022). Oleh karena itu, kontekstualisasi dapat dipahami sebagai usaha untuk
mendeskripsikan, menerjemahkan, dan memberitakannya sesuai konteks budaya penerima.
Tujuannya agar Injil dapat dipahami dan diterima oleh kelompok masyarakat yang hidup
dalam budaya tertentu.

Dalam memahami terkait Injil, kebudayaan dan kontekstualisasi maka ada dua aspek
penting yang perlu diperhatikan, yaitu: sinkritisme dan inkulturasi. Dalam konteks misi,
bahaya sinkretisme muncul saat praktik budaya diberi makna religius yang bertentangan
dengan pewahyuan Kristen. Sinkretisme agama berarti mencampur berbagai keyakinan,
praktik, dan tradisi (Kariuki, 2025). Sinkretisme dalam konteks gereja muncul akibat
asimilasi antara kepercayaan lokal dengan Injil. Secara umum, istilah ini bersifat positif
karena menunjukkan proses harmonisasi. Dari perspektif epistemologi, sinkretisme berarti
menggabungkan dua pandangan atau perspektif yang berbeda menjadi satu kesatuan yang
selaras (Talan, 2019). Namun, sinkretisme bisa menjadi masalah serius bagi gereja karena
berpotensi mengaburkan kepercayaan inti. Hal ini dapat menyebabkan hilangnya
pemahaman tentang kebenaran mutlak dalam Kristus, menghambat pertumbuhan rohani
jemaat, dan melemahkan pengajaran yang konsisten. Dengan kata lain, tanpa refleksi
teologis yang kritis, sinkretisme dapat mengubah praktik keagamaan menjadi campuran
budaya dan iman yang kehilangan arah spiritual.

Inkulturasi menuntut dialog antara Injil dan budaya supaya kekristenan tumbuh dari
dalam budaya itu sendiri (Langi et al., 2025). Inkulturasi bergerak dua arah. Injil masuk ke
dalam budaya. Budaya memberikan simbol dan nilai yang memungkinkan Injil hadir dalam
bentuk yang dipahami masyarakat. Inkulturasi iman adalah proses dialog antara Injil dan
budaya lokal yang menghasilkan pemahaman serta praktik iman yang kontekstual, sambil
tetap menjaga esensi teologis (Pasaribu, 2025). Proses ini memungkinkan gereja
menghidupi ajaran Kristen secara relevan dalam konteks budaya tertentu tanpa
mengompromikan kebenaran inti Kristus. Proses inkulturasi berlangsung secara
berkelanjutan, di mana Injil diungkapkan dalam konteks budaya tertentu. Injil tidak hanya
dipadukan dengan elemen-elemen budaya, tetapi juga menjadi kekuatan yang mampu
mengubah budaya itu sendiri, membimbing masyarakat menuju pemahaman dan praktik
iman yang selaras dengan nilai-nilai Kristen (Tumanggor, 2021).

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



Keramah-tamahan Porodisa ... (Kalundang & Labobar) 247

Kebudayaan Manarogho

Dalam pengertian adat, kebudayaan Manarogho dipahami sebagai praktik adat
masyarakat Talaud yang berfungsi sebagai bentuk penerimaan resmi terhadap individu
dalam komunitas. Yang dimaksud dengan “orang baru” tidak hanya terbatas pada keturunan
Talaud, melainkan juga mencakup mereka yang bukan berasal dari Talaud namun telah
merantau dan kemudian kembali, atau yang untuk pertama kalinya menginjakkan kaki di
tanah Taroda. Prosesi ini dimaknai sebagai perkenalan simbolis kepada para leluhur. Lebih
jauh, upacara Manarogho tidak hanya berlaku bagi orang yang kembali atau datang dari luar,
melainkan juga dilaksanakan sebagai bentuk penerimaan bagi anak yang masih berada
dalam kandungan maupun bayi yang baru lahir. Dalam konteks ini, istilah Manarogho secara
harfiah berarti “menimang” atau “mengayun”, menjadi simbol kasih sayang, perlindungan,
serta pengakuan terhadap individu sebagai bagian integral dari masyarakat Talaud (Manaru,
wawancara pribadi, 23 Agustus 2023).

Upacara Manarogho dalam kebudayaan Talaud berfungsi sebagai bentuk penerimaan
adat yang mencakup seluruh lini kehidupan sosial masyarakat. Individu yang diupacarakan
tidak hanya diterima secara resmi dalam struktur masyarakat sipil (pemerintah), tetapi juga
dalam persekutuan gereja (jemaat), rumpun keluarga besar, hingga unit terkecil yakni
keluarga inti. Melalui prosesi ini, Manarogho memosisikan individu yang diterima bukan lagi
sebagai orang asing, melainkan sebagai bagian dari garis keturunan, yakni cucu yang
diperkenalkan secara simbolis kepada para leluhur.

Pada mulanya, praktik budaya Manarogho dilakukan sebagai upaya memperkenalkan
cucu kepada para leluhur dengan maksud agar yang bersangkutan terhindar dari
marabahaya. Prosesi ini diwujudkan dalam bentuk doa yang diucapkan oleh seorang
ratumbanua atau petuah adat dengan menggunakan bahasa Talaud. Seiring
perkembangannya, Manarogho mengalami transformasi dan diintegrasikan ke dalam liturgi
peribadahan jemaat. Rangkaian acara biasanya diawali dengan prosesi Manarogho,
kemudian dilanjutkan oleh pendeta yang memimpin ibadah serta pembacaan Firman, sebab
menurut petuah adat, pendeta memiliki peran sebagai penutup dan pemakna akhir dari
prosesi penerimaan tersebut. Hingga kini, upacara Manarogho tetap dijalankan sebagai
tradisi yang diwariskan secara turun-temurun, dengan harapan para leluhur senantiasa
menyertai dan melindungi keturunan mereka.

Prinsip dasar dari pelaksanaan upacara ini menekankan sifat penerimaan yang
inklusif. Latar belakang pribadi seseorang, baik atau buruk, sehat atau sakit, kuat atau lemah
tidak menjadi pertimbangan dalam pelaksanaan Manarogho. Setiap individu yang
diupacarakan akan secara otomatis diakui dan dihitung sebagai bagian integral dari
komunitas Talaud, baik dalam kehidupan bermasyarakat (pemerintahan), dalam lingkup
bergereja (jemaat), dalam rumpun keluarga, maupun dalam keluarga inti (Manaru,
wawancara pribadi, 23 Agustus 2023).

Persiapan pelaksanaan upacara budaya Manarogho pada dasarnya tidak
memerlukan syarat yang begitu sulit. Hal utama yang dipersiapkan hanyalah tempat
pelaksanaan, yang tidak selalu harus berlangsung di gereja, serta kehadiran seorang
ratumbanua atau petuah adat sebagai pemimpin upacara. Pelaksanaan Manarogho juga
tidak bersifat kaku ataupun terikat pada waktu tertentu dalam kalender adat. Prinsip yang
dipegang adalah adanya kesepakatan antara pihak keluarga dan petuah adat mengenai
waktu yang dianggap tepat. Dalam prosesi tersebut, doa restu yang diucapkan oleh

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



Keramah-tamahan Porodisa ... (Kalundang & Labobar) 248

ratumbanua atau petuah adat selalu disampaikan dalam bahasa Talaud Bara’ata (bahasa
para leluhur orang Talaud atau bahasa asli orang Talaud). Doa ini berfungsi sebagai bentuk
pengesahan adat sekaligus permohonan perlindungan leluhur terhadap individu yang
diterima dalam upacara. Adapun doa yang dimaksud adalah sebagai berikut:

“Mappah’a adiengkamanna Hu! Mawu Naoraa, Manduittu passyiama Hu! Ruata
Nandiadi, Mawu namungkangngu alu ape, Ruata nandiadi alu taumata diadianne
apang awantughanne huwowon talluara indi, amma waungu aatanne naomang sara
ira-irang amonanna indete yaddarogha.

Hu! Ana’a pulunna, tussyangnga indete tarimmatannu naung mura,
hengkamante darumanna waha, indete irotongngu rappa, itunggummu rumaupa,
indete ihutta here’engannu tatau soa, itam bate hereengannu darossyom Banua,
ihuttate tutiappu tatau syuanganna, itambate hureengannu darossyom bawohoanna,
ihuttate hure’engannu amomanna, itambate hutiappu putunganna.

Dorongan humanga iyupungnga, harandeanna humanga aramona ana’a,
pulunna, tussyangnga, harandeanna humanga aramona ana’a, pulunna tussyangnga,
arie pa’inudai, ore pa’idarai anna indi ta’erai pulunni yamiu.

Amae pia tissyingngu awa’a pappendamanna, ore lattabu pua nanennenganna,
doronganna Mawu mange manontongnga eri angngutta Ruata manngke mameda ere
liangha. Ore amae pia annaba wussyu wuata madinge, indete irorong su Mawu, I
Harande Hu Ruata Mawu mange mamipe hupamaranghanne, Ruata mangke manattua
humaro, ore lai amungkangngu pia binararanna mangngani amb, annawanna
mangngani passyuru, indete irorong su Mawu iharande hu Ruat; Mawu mangke
madintia hutagharong mitumma tawe aomannu hamatta, Ruata mangkemamaeda
hupatumma tawe aomannu hamatta, Ruata mengke mamaeda hupa nentean dawa’a
tawe aomannu marahhaga, maomang sara tawe yahilom mata, tawe yassyangngo
naungnga.

Tuntun dari tawe uae mehe, tilang-tilang bette, io lobbu-lobbu do’ote, lorong
ampughana tatanginne iyawam batu.

Ne! Mawu supusungannu langi pangintenno-pangintenno allangngu matogho
wala-wala, Amin.”

Adapun terjemahan dan makna doa tersebut adalah sebagai berikut:

“Dengan memanjatkan puji dan syukur kehadirat Tuhan Allah yang telah
menciptakan langit dan bumi serta segala isinya, Tuhan Allah yang telah menciptakan
manusia menurut gambarnya, oleh perkenanan-Nyalah sehingga rencana keluarga boleh
terlaksana.

Kepada anak, cucu, saudara sekarang akan kami terima dengan penuh kemurahan
hati, dan kami merangkul dengan penuh kasih sayang, dan kami masukkan dalam hitungan
jumlah penduduk, juga dalam hitungan jumlah anggota rumpun keluarga terlebih dalam
hitungan anggota keluarga, dengan meminta kepada leluhur agar jangan bertanya siapa dia,
karena ia adalah cucu dari para leluhur.

Bila ada penyakit yang dirasakan pada tubuhnya, kiranya Tuhan menghibaskannya
bagaikan embun, Allah menghapusnya seperti keringat yang mencucur ditubuh. Kalau ada
wabah yang mewabah ataupun kuasa kegelapan mengintai kehidupan dari anak, cucu,
saudara-saudari bahkan kami semua, kami mohon kiranya Tuhan membuang ke laut hitam
yang tidak dapat dijangkau oleh nelayan (pelaut), dan kiranya Allah mau melemparkannya

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



Keramah-tamahan Porodisa ... (Kalundang & Labobar) 249

ke hutam rimba yang tidak bisa didatangi oleh petani (perambah hutan), sampai tidak bisa
dilihat oleh/ dengan mata, dan dirasakan oleh perasaan.

Mengetuk akar air tidak keluar; yang baik berikan kepada kami, yang jahat pergi jauh-
jauh; air ke luar dari moyang ke dalam bambu.

Semoga Tuhan Allah di tempat yang Mahatinggi mau mendengar dan menerima
permohonan kami, Amin.” (Manaru, wawancara pribadi, 23 Agustus 2023).

Sesudah doa dalam rangkaian upacara Manarogho selesai dilantunkan, petuah adat
atau ratumbanua akan menyerahkan jalannya prosesi kepada pendeta untuk menutup
upacara tersebut melalui ibadah dan pelayanan Firman Tuhan. Praktik adat ini hingga kini
tetap dijalankan dan dilestarikan oleh masyarakat Talaud, bahkan menempati posisi yang
penting serta memiliki fungsi krusial dalam berbagai aspek kehidupan sosial dan religius
masyarakat.

Analisis Narasi Zakheus (Lukas 19:1-10)
Latar Belakang Injil Lukas

Telah dikenal secara luas bahwa Injil Lukas ditulis oleh seorang dokter atau tabib.
Berdasarkan Kanon Muratori (200 M), Lukas, seorang dokter dan pengikut Paulus, diyakini
sebagai penulis Injil ini (Hakh, 2019). Injil Lukas dan Kisah Para Rasul nampaknya
merupakan suatu maharakarya yang berkesinambungan yang ditulis oleh satu penulis.
Makanya Injil Lukas dan Kisah Para Rasul sering disebut sebagai tulisan satu buku dalam
dua jilid. Dalam Lukas 1-4 dan Kisah Para Rasul 1:1-5 terlihat bahwa penulis Injil Lukas
kemungkinan sama dengan penulis Kisah Para Rasul. Lukas menceritakan kehidupan Yesus
mulai dari kelahiran hingga kenaikan-Nya ke surga. Kisah Para Rasul melanjutkan cerita itu
dengan menampilkan para murid yang meneruskan pewartaan dan karya Yesus (Lembaga
Alkitab Indonesia, 2012).

Kedua kitab ini menggunakan gaya dan jenis bahasa yang serupa, sehingga dapat
dipastikan keduanya ditulis oleh penulis yang sama. Keduanya juga ditujukan kepada
pembaca yang sama, yaitu Teofilus (Luk 1:1-4; Kis 1:1). Pokok utama tulisan Lukas ini
dimulai dari kisah di Bait Suci di Yerusalem dan berakhir di Roma (Kis 28:30-31). Peristiwa
yang terjadi di kalangan orang Yahudi berkembang menjadi gerakan yang meluas hingga ke
pusat kerajaan Romawi. Keselamatan dan berkat yang Allah berikan kepada bangsa Yahudi
melalui kedatangan Yesus kemudian meluas bagi seluruh dunia. Dua hal yang menonjol
dalam Injil Lukas adalah penekanan pada peran Roh dan pentingnya doa (Duyverman,
2017).

Waktu penulisan kitab ini tidak dapat dipastikan dengan pasti. Karena Lukas
memasukkan bahan dari Injil Markus, teks ini kemungkinan ditulis setelah Markus
diselesaikan dan diedarkan. Dengan demikian, waktu penulisan Lukas bergantung pada
waktu penulisan Markus. Beberapa pendapat menyatakan Lukas menunjukkan
pengetahuan tentang jatuhnya Yerusalem ke tangan Roma pada 70 M (Luk 21:5-24),
sehingga kitab ini kemungkinan ditulis setelah peristiwa tersebut. Namun, pendapat lain
menilai tidak ada bukti kuat untuk hal itu dan menempatkan penulisan Injil Lukas lebih awal,
sekitar tahun 57-60 M (Adilang & Poli, 2022).

Lukas menulis sebagai orang non-Yahudi untuk pembaca non-Yahudi. Injil Lukas
merupakan satu-satunya Injil yang ditujukan khusus kepada orang non-Yahudi, yaitu
Teofilus (Drane, 2016). Kitab ini ditujukan kepada seorang bernama Teofilus. [a disebut

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



Keramah-tamahan Porodisa ... (Kalundang & Labobar) 25()

sebagai Teofilus yang mulia, gelar yang pada waktu itu lazim diberikan kepada pejabat tinggi
pemerintahan Romawi (William, 2015). Teofilus merupakan seorang Kristen. Lukas menulis
Injil untuk membantu Teofilus dan orang percaya lain memahami kehidupan dan pengajaran
Yesus dengan lebih jelas. Hal ini menunjukkan perhatian Lukas terhadap aspek sejarah
dalam menemukan fakta tentang Yesus. Dari situ, dapat disimpulkan bahwa ia menulis
biografi Yesus sesuai arti teknisnya (Adilang & Poli, 2022).

Eksegesis Teks Lukas 19:1-10

Nama Zakheus dalam Perjanjian Baru hanya tercatat sedikitnya tiga kali, dan
semuanya terdapat dalam Injil Lukas, khususnya Lukas 19:1-10. Secara etimologis, nama ini
dalam bahasa Ibrani maupun Aram merujuk pada kata Zakkai, bentuk singkatan dari
Zakharya, yang berarti “murni,” “benar,” atau “tulen.” Zakheus digambarkan berperawakan
kecil dengan tubuh yang pendek, serta menempati posisi sosial sebagai kepala pemungut
cukai (Derrett, 1970). Namun, representasi dirinya sering terjerat pada stigma sosial:
statusnya sebagai pemungut cukai membuatnya dipandang sebagai pendosa. Hal ini
menimbulkan kecenderungan interpretasi yang mendiskreditkan Zakheus dan
memosisikannya dalam narasi diskriminatif.

Kesaksian Alkitab mengenai Zakheus sangat terbatas; identitas keluarga dan latar
kehidupannya tidak dijelaskan, sehingga banyak hal hanya berupa spekulasi para ahli.
Namun, Lukas 19:9 menegaskan secara eksplisit bahwa Zakheus adalah seorang Yahudi,
sebab ia disebut sebagai “anak Abraham.” Sebagai kepala pemungut cukai yang bekerja bagi
Romawi, ia diduga menyalahgunakan kedudukannya demi memperkaya diri (Browning,
2015). Hal ini membuat Zakheus dipandang negatif, terisolasi, dan dikucilkan, bahkan
dianggap pengkhianat oleh masyarakat Yahudi.

Kisah Zakheus merupakan narasi unik yang hanya muncul dalam Injil Lukas, sehingga
dapat dipandang sebagai bagian dari tradisi independen penulis. Narasi Zakheus dimulai
saat dalam perjalanan panjang Yesus menuju Yerusalem, ketika la memasuki kota Yerikho.
Yerikho sendiri merupakan pemukiman makmur yang diperluas oleh Herodes sejak tahun
587 SM, dengan iklim musim dingin yang sejuk sehingga menjadi tempat favorit bagi warga
terkemuka Yerusalem untuk memiliki rumah kedua (France, 2013). Selain itu, Yerikho
berfungsi sebagai pusat administrasi, sehingga wajar bila kota ini menjadi tempat tinggal
seorang pejabat pajak yang kaya.

Dalam catatan Lukas, Zakheus bukan sekadar pemungut pajak seperti Lewi atau yang
lain (bdk. Luk. 3:13; 5:27), tetapi disebut sebagai architelonés atau kepala pemungut pajak.
Hal ini menunjukkan bahwa ia memimpin suatu sistem perpajakan daerah dengan
mempekerjakan orang lain, sementara ia sendiri bertanggung jawab langsung kepada
otoritas Romawi. Yerikho merupakan lokasi strategis bagi seorang pemungut pajak, sebab
jalur perdagangan utama dari Yerusalem menuju wilayah Timur melewati kota ini (Durkein,
2018). Selain itu, Yerikho dikenal sebagai pusat kekayaan lokal, termasuk hasil dari hutan
balsam yang termasyhur. Kondisi ini menjelaskan mengapa Zakheus, sebagai kepala
pemungut pajak, digambarkan sebagai orang kaya.

Dalam praktiknya, pemungutan pajak di bawah kekuasaan Romawi merupakan
bisnis yang sangat menguntungkan. Jabatan biasanya dilelang kepada penawar tertinggi,
dan pejabat yang terpilih wajib menyetor jumlah tertentu kepada otoritas Romawi (Morris,
1988). Segala kelebihan dari target setoran itu menjadi keuntungan pribadi, suatu sistem

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



Keramah-tamahan Porodisa ... (Kalundang & Labobar) 251

yang membuka ruang bagi praktik penipuan dan pemerasan. Kegagalan memenuhi
kewajiban dapat berakibat fatal, termasuk penyitaan harta atau bahkan perbudakan
(Garland, 2011). Karena itu, meskipun kaya, Zakheus tetap ditempatkan di pinggiran
masyarakat. la dipandang sebagai sosok yang tercela, serakah, bahkan pengkhianat,
sehingga tidak mengherankan bila ia disebut mewakili gambaran “orang yang paling
berdosa.”

Zakheus digambarkan memiliki kerinduan untuk melihat Yesus ketika Ia masuk ke
Yerikho. Namun, keterbatasan fisiknya yakni tubuh yang kecil, menjadi penghalang baginya
di tengah kerumunan orang banyak. Lukas sendiri tidak secara eksplisit menjelaskan alasan
Zakheus ingin melihat Yesus. Secara tekstual, kesan yang muncul seolah-olah ia hanya
mencari posisi yang strategis agar dapat melihat Yesus sekilas tanpa maksud yang lebih
mendalam. Namun, kemungkinan lain yang dapat dipertimbangkan adalah pengalaman
sosial Zakheus sebagai seorang yang terisolasi, dikucilkan, dan kerap menjadi objek
penghinaan. Hal ini, dipadukan dengan berita yang sudah tersebar mengenai Yesus sebagai
pribadi yang menerima orang berdosa dan pemungut cukai (Luk. 4:14, 37; 5:27-32; 15:1-
2), dapat menjadi motivasi yang mendorong Zakheus untuk mencari kesempatan berjumpa
dengan-Nya.

Tindakan Zakheus memanjat pohon ara dapat dipahami sebagai ekspresi akal dan
daya upayanya untuk berjumpa dengan Yesus. Kesadarannya, entah disadari sepenuhnya
atau tidak, mungkin didorong oleh kerinduannya akan keselamatan yang ditawarkan Yesus
(Bailey, 1980). Dengan berlari mendahului kerumunan, ia memilih memanjat pohon ara
jenis sycamore, yang memang umum ditemukan di pinggir jalan Ramat-gan, Israel. Pohon ini
berkerabat dekat dengan murbei, memiliki cabang rendah yang tebal dan daun besar,
sehingga mudah dipanjat sekaligus memberi perlindungan bagi seseorang yang ingin
bersembunyi. Pohon ara sycamore bahkan dapat tumbuh hingga sekitar enam puluh kaki
ketika dewasa (Durkein, 2018), menjadikannya tempat yang ideal bagi Zakheus untuk tidak
terlihat oleh banyak orang, tetapi tetap memperoleh posisi terbaik untuk menyaksikan
Yesus dari Nazaret yang akan melintasi jalan itu.

Yesus menunjukkan keramahtamahan-Nya kepada Zakheus dengan berhenti,
memanggil namanya, dan berkenan menumpang di rumahnya. Ia tidak menegur atau
menghakimi, melainkan mengundang diri-Nya sendiri untuk singgah di rumah Zakheus,
sebuah tindakan yang melampaui batasan sosial dan stigma pada waktu itu.
Keramahtamahan Yesus membuka ruang penerimaan yang selama ini tidak pernah dialami
Zakheus dari masyarakat sekitarnya. Melalui sikap ramah dan penerimaan itu, Zakheus
mengalami transformasi mendalam. Ia menunjukkan kesediaan untuk membagi separuh
hartanya kepada orang miskin serta mengganti empat kali lipat kerugian bagi mereka yang
pernah ia tipu. Menurut hukum Taurat, restitusi sukarela hanya menuntut pengembalian
pokok ditambah seperlima (Im. 6:5; Bil. 5:7) (Morris, 1988). Namun, Zakheus justru
berkomitmen melampaui ketentuan itu dengan mengganti empat kali lipat, jumlah tertinggi
yang ditetapkan bagi pencuri (Kel. 22:1; 2 Sam. 12:6) (Lembaga Alkitab Indonesia, 2012).
Sikap ini menegaskan bahwa pertobatan Zakheus bukan sekadar simbolis, melainkan
diwujudkan dalam integritas nyata sebagai kepala pemungut cukai yang mau memperbaiki
kesalahan masa lalunya.

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



Keramah-tamahan Porodisa ... (Kalundang & Labobar) 252

Pernyataan Zakheus merupakan bukti nyata keselamatan, yang menandai pertobatan
radikal dalam hidupnya. Sebutan Yesus “anak Abraham” menegaskan identitas Zakheus
bukan sekadar sebagai keturunan biologis, melainkan sebagai pewaris iman Abraham (lih.
Rom. 4:12). Dengan demikian, keselamatannya bukan hasil perbuatannya, melainkan
anugerah Allah yang meneguhkan solidaritasnya dengan Abraham. Gelar ini sekaligus
membantah stigma bahwa Zakheus adalah pengkhianat bangsanya. Puncaknya, Yesus
menegaskan misi-Nya: datang untuk mencari dan menyelamatkan yang hilang. Kisah ini
memperlihatkan bagaimana keramahtamahan Yesus memulihkan Zakheus beserta seisi
rumahnya.

Yesus, melalui tindakan hospitalitas-Nya kepada Zakheus, tidak hanya menawarkan
penerimaan pribadi, tetapi juga menegaskan dinamika sosial yang jauh lebih radikal. Dalam
narasi Zakheus, undangan Yesus untuk menumpang di rumah sang pemungut cukai, walau
ditentang oleh kerumunan, melambangkan misi inklusif yang menembus batas-batas stigma
dan struktur kekuasaan. Kajian teologis dari konteks pasca-apartheid di Afrika Selatan
melihat kisah ini sebagai simbol keadilan dan rekonsiliasi anti-imperial di mana Zakheus,
mewakili mereka yang tertindas atau terpinggirkan dalam struktur kekuasaan, diundang ke
dalam komunitas pemulihan sosial (Motuku & Van Eck, 2024). Undangan ini bukan sekadar
tindakan pribadi, tetapi panggilan transformasi sistemik, rekonsiliasi sosial yang
menegaskan kembali harga diri Zakheus sebagai “anak Abraham” dan memperbarui
identitasnya dalam solidaritas iman. Oleh karena itu, gambaran nyata dari teladan
hospitalitas yang diteladankan Yesus dalam narasi Zakheus, menunjukkan bagaimana
keterbukaan dan belas kasihan Yesus kepada kaum rentan dan terpingirkan (Situmorang et
al., 2025). Di sini Yesus menunjukkan penerimaan tanpa syarat yang menembus batasan
sosial dan stigma, hospitalitas yang dikerjakan Yesus menerima transformasi diri, tetapi juga
menunjukkan tanggung jawab sosial dalam restitusi yang radikal. Yesus mengubah dinamika
sosial melalui keramahtamahan, memberi contoh inklusi, dan memulihkan identitas
terpinggirkan. Sehingga hospitalitas bukan sekadar tindakan individual tapi bagian dari misi
sosial dan etika komunitas yang berdampak. (Trisna, 2020).

Di samping itu, transformasi Zakheus, yang diwujudkan dalam restitusi keuangan
yang radikal dan pengalihan asetnya kepada orang miskin, menegaskan bahwa keselamatan
yang ditawarkan Yesus bukan bersifat simbolis semata, tetapi berdampak secara nyata pada
tanggung jawab sosial. Hal ini juga menunjukkan bahwa pertobatan Zakheus dapat dipahami
sebagai model rekonsiliasi dan keadilan ekonomi untuk komunitas yang selama ini
mengalami marginalisasi. Restitusi sebagai bukti pertobatan Zakheus menunjukkan bahwa
perubahan yang dulu tamak dan serakah, mengabaikan perasaan orang lain, bahkan
dianggap pengkhianat bangsanya sendiri, kini berubah total (Sinambela et al., 2024). Nilai
hospitalitas yang Yesus tunjukkan menembus ruang privat dan publik, menginspirasi
komunitas untuk menumbuhkan solidaritas dan komunitas inklusif.

Keramah-tamahan Porodisa: Dialog Kritis-Teologis Budaya Manarogho dan Narasi
Zakheus

Kisah Zakheus dan budaya Manarogho sama-sama menyingkapkan makna mendalam
tentang penerimaan dan keramah-tamahan. Injil menunjukkan bagaimana Yesus
meruntuhkan stigma sosial dan merangkul Zakheus, sementara Manarogho menegaskan
penerimaan tanpa syarat dalam kehidupan komunal. Dalam dialog ini, tampak bahwa

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



Keramah-tamahan Porodisa ... (Kalundang & Labobar) 253

penerimaan bukanlah akhir, melainkan awal perubahan hidup dan ikatan sebagai keluarga.
Dari sinilah tiga pokok penting dialog kritis-teologis yang dapat digarisbawahi sebagai
berikut:

Semua orang dapat diterima

Dalam budaya Manarogho, setiap orang yang pertama kali menginjakkan kaki di
tanah Taroda diterima tanpa syarat, terlepas dari status sosial, latar belakang, atau reputasi.
Prinsip penerimaan holistik ini kontras dengan pengalaman Zakheus yang justru itu. la
melihat Zakheus bukan sebagai “orang berdosa” yang hina, melainkan sebagai dikucilkan
karena statusnya sebagai pemungut cukai, pengkhianat bangsa, dan pemeras rakyat. Namun,
Injil menunjukkan bahwa Yesus melampaui stigma sosial pribadi yang layak diterima. Di
titik ini terjadi dialog kritis: prinsip penerimaan holistik Manarogho sejalan dengan cara
Yesus memulihkan martabat Zakheus, meski konteks sosial berbeda. Perbedaan konteks
sosial tidak menghapus kesamaan prinsip mendasar, di mana penerimaan total sebagai
dasar pemulihan identitas dan martabat manusia.

Kisah Zakheus dalam Injil Lukas dan praktik keramah-tamahan dalam budaya
Manarogho menawarkan perspektif yang kaya mengenai penerimaan yang holistik,
walaupun memang berpotensi bahwa integrasi keduanya memunculkan ketegangan nyata
di gereja yang masih hidup dalam tradisi teologi konservatif yang dapat menilai praktik
penerimaan tanpa syarat sebagai ancaman terhadap batas moral komunitas. Namun hal ini
membuka ruang analisis tentang penerapannya dalam praktik gerejawi, sehingga gereja
perlu merumuskan bentuk konkret yang memberi ruang bagi penerimaan total tanpa
menghilangkan proses pendewasaan iman (Martasudjita, 2022). Oleh karena itu, penulis
mengusulkan kontrsuksi liturgi yang inklusif yang dapat mencerminkan penerimaan melalui
ritus penyambutan bagi tamu atau warga baru yang menegaskan martabat setiap orang yang
digagas dengan melihat nilai-nilai budaya Manargoho dan narasi Zakheus, dengan demikian
dapat memberi narasi teologis tentang Tuhan serta nilai-nilai teologis yang memperkaya
tentang penerimaan manusia dalam keramah-tamahan (Sampouw et al., 2025).

Aksi nyata dalam penerimaan

Penerimaan dalam Manarogho menuntut partisipasi aktif: siapa pun yang diterima
harus memberi sumbangsih nyata bagi keluarga, jemaat, dan masyarakat. Narasi Zakheus
menampilkan dinamika yang sama. Setelah diterima Yesus, ia menanggapi dengan aksi
konkret membagikan setengah hartanya dan mengganti empat kali lipat kerugian yang
pernah ia timbulkan. Dengan demikian, penerimaan Injil bukanlah penerimaan pasif,
melainkan mendorong transformasi etis yang berbuah pada tindakan nyata bagi sesama.
Dengan demikian, baik Manarogho maupun Injil menekankan bahwa penerimaan bukan
pasif, tetapi menuntun pada transformasi etis dan tanggung jawab sosial.

Melalui dialog ini, gereja dapat mengambil peran sebagai penggerak utama praktik
penerimaan melalui tindakan kemanusiaan yang konkret. Membuka ruang pelayanan bagi
kelompok yang terpinggirkan dan miskin serta mengembangkan pendampingan ekonomi,
pendidikan, dan kesehatan yang menjawab kebutuhan nyata jemaat dan masyarakat. Gereja
dapat membangun rumah singgah bagi keluarga rentan atau menyediakan beasiswa bagi
anak yang mengalami kesulitan akses pendidikan (Para et al., 2021). Tugas gereja untuk
bersekutu, bersaksi, dan melayani memberi dasar teologis bagi keterlibatan ini. Gereja dapat

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



Keramah-tamahan Porodisa ... (Kalundang & Labobar) 254

mengekspresikan penerimaan melalui pelayanan sosial yang terukur dampaknya. Hadir
dalam kegiatan kemanusiaan, kerja solidaritas ekonomi, atau upaya memulihkan hubungan
di masyarakat. Pendekatan ini menempatkan penerimaan sebagai praktik etis yang bergerak
dan memberi kontribusi nyata bagi kesejahteraan bersama.

Menjadi satu keluarga

Manarogho menempatkan orang yang diterima ke dalam “hitungan” keluarga besar
masyarakat Taroda, sehingga ia tidak lagi dianggap orang asing. Dalam narasi Zakheus,
Yesus menegaskan hal yang sama: “Dia pun adalah anak Abraham” (Luk. 19:9). Di sini jelas
menunjukkan bahwa dalam kedua konteks, penerimaan berarti pengakuan, pemulihan, dan
integrasi penuh ke dalam komunitas, menegaskan posisi setiap individu sebagai bagian dari
satu keluarga yang harmonis. Kedua konteks ini menunjukkan bahwa penerimaan bukan
hanya tindakan interpersonal. Penerimaan bergerak pada level sosial. Penerimaan
membangun kembali posisi seseorang dalam jaringan relasi yang memberi tempat,
pengakuan, dan partisipasi. Gereja dapat memakai prinsip ini untuk mengembangkan
komunitas yang memulihkan martabat individu dan menghapus batas stigma yang
memisahkan orang dari kehidupan komunal.

Gereja dan keberagaman budaya di Talaud merupakan realitas yang sulit dipisahkan.
Oleh karena itu, gereja dipanggil untuk menemukan terang Injil di tengah kebudayaan
setempat. Kajian Biblis dalam perspektif Manarogho membuka ruang bagi penggalian
makna yang dapat dijadikan konstruksi teologis bagi kehidupan gereja di tengah budaya
lokal. Seiring waktu, doa restu dalam Manarogho dipadukan dengan pelayanan Firman oleh
pendeta, sehingga arah dari upacara ini berkembang menjadi kesatuan dengan liturgi
gerejawi dan membentuk praktik kontekstualisasi yang khas dalam masyarakat Talaud.

Implikasi

Penelitian ini memiliki 3 implikasi penting yang disoroti. Pertama, penelitian ini
berimplikasi dalam memperkaya diskursus pastoral yang inklusif. Penelitian ini membantu
gereja membangun praktik pastoral yang lebih manusiawi. Gereja dapat memakai prinsip
penerimaan total dari Manarogho dan narasi Zakheus untuk memperkuat pelayanan
pendampingan. Pendeta dan majelis dapat memulai pendekatan pastoral yang memulihkan
martabat anggota jemaat yang tersisih dan ‘terlantar’. Data BPS menunjukkan bahwa
persentase penduduk miskin di Kabupaten Kepulauan Talaud per 2024 mencapai 8,17%
(BPS Kabupaten Kepualan Talaud, 2025). Dengan demikian, gereja dapat memakai
penerimaan holistik ini untuk menjangkau keluarga yang rentan secara ekonomi dan sosial
melalui praktik pastoral inklusif yang dapat bergerak pada tindakan konkret seperti
kunjungan keluarga, dukungan bagi orang sakit, dan pelatihan kerja sederhana bagi warga
gereja dalam upaya pemberdayaan. Pelayanan pastoral menjadi sarana penerimaan dan
pemulihan identitas.

Kedua, penelitian ini memperkuat kesadaran kekayaan budaya jemaat di gereja
lokal yang ada di Talaud. Integrasi nilai Manarogho dan narasi Zakheus menolong jemaat
gereja lokal di Talaud melihat budaya mereka sebagai sumber teologis yang hidup. Identitas
kultural jemaat bertumpu pada pengalaman menerima orang lain sebagai keluarga. Jemaat
dapat mengingat kembali tradisi lokal yang menempatkan setiap orang dalam ruang relasi
yang aman. Pengalaman ini mendorong jemaat membentuk identitas yang menghargai
martabat manusia. Penggabungan doa restu Manarogho dengan pelayanan Firman yang

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja




Keramah-tamahan Porodisa ... (Kalundang & Labobar) 256

sudah berlangsung ini menunjukkan bahwa jemaat bergerak menuju pola liturgi yang lebih
kontekstual.

Ketiga, penelitian ini memberi kontribusi bagi teologi publik, khususnya dalam
konteks di kepulauan Talaud. Penerimaan holistik dalam Manarogho dan transformasi diri
Zakheus membuka ruang baru bagi percakapan publik tentang martabat manusia. Gereja
dapat memakai temuan ini untuk menyuarakan isu yang menyentuh kehidupan sosial.
Dialog Manarogho dan Zakheus memberi dasar teologis untuk menyusun argumen
mengenai keadilan sosial, perlindungan kelompok rentan, dan penguatan relasi antarwarga.
Dengan demikian, gereja-gereja lokal di Talaud dapat menjadi model kontekstualisasi Injil
dan menjadi aktor yang selalu menyuarakan pesan-pesan Injil dan budaya dalam ruang
publik.

Rekomendasi untuk Penelitian Lanjutan
Penelitian lanjutan perlu bergerak pada wilayah yang lebih luas agar mampu

menangkap dinamika budaya Manarogho dalam konteks masyarakat Talaud yang terus
berubah. Modernisasi, globalisasi, urbanisasi, dan mobilitas sosial menciptakan pola hidup
baru yang memengaruhi cara masyarakat memahami identitas kultural mereka. Kondisi ini
menantang peneliti untuk mengkaji bagaimana praktik-praktik Manarogho, terutama doa
restu dan upacara penerimaan, bertransformasi ketika masyarakat berhadapan dengan
perubahan nilai dan gaya hidup. Penelitian dapat menilai bagaimana generasi muda
memaknai praktik ini di tengah pengaruh budaya digital dan arus informasi global.
Pendekatan ini memberi kesempatan untuk melihat apakah Manarogho tetap berfungsi
sebagai ruang penerimaan sosial atau mengalami pergeseran makna.

Gereja menjadi ruang penting tempat interaksi budaya lokal dan iman Kristen
berlangsung. Penelitian mendatang dapat menelaah bagaimana elemen-elemen Manarogho
dipertimbangkan dalam liturgi gerejawi. Analisis dapat diarahkan pada integrasi doa restu
atau ritus penyambutan dalam ibadah tanpa menghilangkan pesan Injil. Kajian ini dapat
mengamati respons jemaat terhadap integrasi tersebut serta dampaknya pada pemahaman
teologis mengenai martabat manusia, keselamatan, dan relasi sosial. Pendekatan ini
memberikan kontribusi terhadap pengembangan liturgi yang kontekstual dan relevan
dengan dinamika masyarakat Talaud.

Kesimpulan
Dari penelitian dialog-kritis teologi disimpulkan bahwa kebudayaan, termasuk

Manarogho, berfungsi sebagai pola hidup yang masyarakat wariskan dari generasi ke
generasi. Manarogho sebagai budaya penerimaan menempatkan setiap orang dalam posisi
yang diakui dan dihargai dalam masyarakat Taroda. Dialog antara budaya Manarogho dan
narasi Zakheus menunjukkan keselarasan prinsip. Penerimaan tanpa diskriminasi, aksi
nyata sebagai wujud pertobatan, dan integrasi dalam keluarga besar komunitas menjadi
nilai utama yang juga Injil tekankan. Nilai-nilai ini memperlihatkan bahwa budaya
Manarogho bergerak seiring dengan kesaksian Alkitab dan menegaskan bahwa Injil dapat
hidup secara penuh dalam konteks lokal.

Penelitian ini dapat memberi dampak langsung bagi gereja lokal di Talaud. Gereja
dapat memahami bahwa integrasi budaya dan Injil bukan ancaman bagi iman. Dialog ini
justru mengurangi stigma sinkretisme yang sering muncul ketika gereja berhadapan dengan
tradisi adat. Penelitian ini menunjukkan bahwa proses kontekstualisasi tidak

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



Keramah-tamahan Porodisa ... (Kalundang & Labobar) 257

mencampuradukkan iman, melainkan menyingkapkan kedalaman teologi dalam praktik
budaya. Dialog ini membangun ruang belajar bagi gereja untuk merayakan identitas budaya
sambil tetap setia pada Injil. Gereja lokal di Talaud dapat memperkuat liturgi, pelayanan
pastoral, dan pelayanan sosial dengan nilai penerimaan, martabat, dan tanggung jawab
komunal. Upaya ini membantu gereja menjadi saksi yang relevan dan membangun
kehidupan jemaat yang lebih manusiawi.

Rujukan
Adilang, R, Jufriadi Lempoy, |., Fergie Tombokan, T., Berdame, ]., & Rade Manat Simanjuntak,

D. (2022). Menuju Equilibrium: Pengintegrasian Makna Teologis pada Budaya
Madundum Banua. Salvation, 2(2), 145-164.
http://jurnal.sttbkpalu.ac.id/index.php/salvation/index

Adilang, R., & Poli, A. (2022). Eksorsisme: Memaknai Teks Lukas 9: 49-50 Seorang Yang
Bukan Pengusir Setan Mengusir Setan Dalam Nama Yesus. Mello: Jurnal Mahasiswa
Kristen, 3(1), 1-11.

Adlini, M. N., Dinda, A. H., Yulinda, S., Chotimah, O., & Merliyana, S. ]J. (2022). Metode
penelitian kualitatif studi pustaka. Jurnal Edumaspul, 6(1), 974-980.

Bailey, K. (1980). Through Peasant Eyes. Eerdmans.

Bevans, S. B. (2002). Models of Contextual Theology. Revised and Expanded Edition. Orbis
Books.

BPS Kabupaten Kepualan Talaud. (2025). Kabupaten Kepulauan Talaud dalam Angka,
Volume 20, 2025 (J. D. Maapanawang & G. T. P. Saputra, Eds.). BPS Kabupaten
Kepulauan Talaud.

Browning, W. R. F. (2015). Kamus Alkitab. BPK Gunung Mulia.

Derrett, J. D. M. (1970). Law in the New Testament. Wm. B. Eerdmans Publishing Company.

Derrida, J. (2000). Hostipitality. Angelaki, 5(3), 3-18.
https://doi.org/10.1080/09697250020034706

Drane, . (2016). Memahami Perjanjian Baru: Pengantar Historis -Teologis (P. G. Katoppo,
Ed.). BPK Gunung Mulia.

Durkein, D. (2018). Tafsir Perjanjian Baru. Kanisius.

Duyverman, M. E. (2017). Pembimbing ke dalam Perjanjian Baru. BPK Gunung Mulia.

France, R. T. (2013). Teach the Text Commentary Series: Luke. Baker Publishing Group.

Garland, D. E. (2011). Exegetical Commentary on the New Testament Luke. Zondervan .

Hakh, S. B. (2019). Perjanjian Baru Sejarah, Pengantar dan, Pokok-Pokok Teologisnya. BPK
Gunung Mulia.

Janis, Y. (2015). Berteologi Kontekstual dalam Memaknai Mandur’ru Ton'na Bagi Masyarakat
Lirung Matane di Kepulauan Talaud. Tumou Tou, 2(2), 16-27.

Janis, Y., & Wagiu, M. M. (2018). Pertemuan Injil dan Kebudayaan: Kajian Kontekstualisasi
Kebudayaan Mamindate Kubur-ra di Jemaat GERMITA El-Betel Rusoh. Tumou Tou,
V(1), 46-59. https://ejournal-iakn-
manado.ac.id/index.php/tumoutou/article/view/57

Kariuki, F. (2025). Dual Allegiance and Religious Syncretism: Clamor for Material Wealth,
Love for Power, Position, and Misplaced Priorities in Following Jesus; The Case of
Judas Iscariot in Betraying His Master. Editon Consortium Journal of Philosophy,
Religion and Theological Studies, 5(1), 7-18.
https://doi.org/10.51317 /ecjprts.v5i1.578

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



https://doi.org/10.1080/09697250020034706
https://doi.org/10.51317/ecjprts.v5i1.578

Keramah-tamahan Porodisa ... (Kalundang & Labobar) 258

Kreuta, K. (2024). Kristologi Papua Analisis Kontekstual Yesus Kristus dalam Kebudayaan
Lokal. REI MAI: Jurnal IImu Teologi Dan Pendidikan Kristen, 2(2), 207-220.
https://doi.org/10.69748/jrm.v2i2.206

Langi, E. A, Palempung, F. F,, Pantow, A. G. F., Nendissa, J. E., & Kowal, ]J. R. (2025). Cultural
Transformation through Contextual Mission Approach in the Digital Age. Studia
Philosophica et Theologica, 25(1), 18-34.

Lembaga Alkitab Indonesia. (2012). Alkitab Edisi Studi. LAL

Maria, H. (2021). Implementasi makna hospitalitas Kristen terhadap pelayan gereja dan
anggota jemaat. Bonafide: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen, 2(2), 176-194.

Martasudjita, E. P. D. (2022). Inkulturasi Dan Tata Perayaan Ekaristi 2020 Gambaran
Berinkulturasi dalam Konteks Indonesia. Studia Philosophica et Theologica, 22(2),
159-180. https://doi.org/10.35312/spet.v22i2.441

Mawikere, M. C. S. (2022). Menelaah Dinamika Kontekstualisasi Sebagai Upaya Pendekatan
Penginjilan yang Memberdayakan Budaya Penerima Injil. DUNAMIS: Jurnal Teologi
Dan Pendidikan Kristiani, 6(2), 496-512. https://doi.org/10.30648/dun.v6i2.554

Mawikere, M. C. S., & Hura, S. (2023). Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah
Model Teologi Kontekstualisasi Injil. Jurnal Teologi Berita Hidup, 5(2).
https://doi.org/10.38189/jtbh.v5i2.342

Morris, L. (1988). Tyndale New Testament Commentaries: Revised Edition, Luke. Wm. B.
Eerdmans Publishing Company.

Motuku, P. K., & Van Eck, E. (2024). Justice and reconciliation in Luke 19:1-10: A South
African post-apartheid anti-imperial reading. Verbum et Ecclesia, 45(1).
https://doi.org/10.4102 /ve.v45i1.3072

Nendissa, |. E., Farneyanan, S., Sampepadang, R. D. P, Rares, F. M., & Senduk, H. J. E. (2025).
Teologi Minahasa dalam Perspektif Kontekstual: Integrasi Nilai Budaya Lokal dan
Keimanan Kristen. Jurnal Socius: Journal of Sociology Research and Education, 12(1),
52-63. https://doi.org/10.24036/scs.v12i1.776

Panuntun, D. F., & Susanta, Y. K. (2021). Christian hospitality in Javanese bancaan tradition.
HTS Teologiese Studies/Theological Studies, 77(4).

Para, N. D., Tari, E.,, & Ruku, W. F. (2021). Peran Gereja dalam Transformasi Pelayanan
Diakonia. Jurnal Teologi Kontekstual Indonesia, 1(2), 81.
https://doi.org/10.46445/jtki.v1i2.310

Pasaribu, G. R. H. (2025). Inkulturasi Iman: Dinamika Budaya Dan Teologi Pentakosta Dalam
Konteks Modern. Jurnal Imparta, 3(2), 95-107. https://doi.org/10.61768/jr2bzg23

Pohl, C. D. (1999). Making Room: Recovering Hospitality as a Christian Tradition. Eerdmans.

Praing, J. R, Awang, E. N. A,, & Selan, S. (2025). Menilik Model Kontekstualisasi Misi Kristen
Melalui Ritual Hamayang di Desa Rindi Kabupaten Sumba Timur. Makarios: Jurnal
Teologi Kontekstual, 4(1), 39-53.
https://doi.org/https://doi.org/10.52157 /mak.v4i1.380

Riyanto, F., Armada, E., & Wijanarko, R. (2021). Formasio - Model dan Dimensi Praksisnya.
Kanisius.

Sampouw, F. A, Setfanus, T. A, & Windarti, M. T. (2025). Relevansi Budaya dan Adat
Indonesia Terhadap Teologi Kristen. Jurnal Silih Asuh: Teologi Dan Misi, 2(1), 34-45.

Sari, M. N., Susmita, N., & Ikhlas, A. (2025). Melakukan Penelitian Kepustakaan. Pradina
Pustaka.

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



Keramah-tamahan Porodisa ... (Kalundang & Labobar) 259

Sinaga, R. R. T,, Saimima, ]. R,, Ruhulessin, J. Chr., & Islahuddin. (2025). Theology of Badati: A
Constructive Contextual Theology in Hutumury Society According to Stephen B.
Bevans. Evangelikal: Jurnal Teologi Injili Dan Pembinaan Warga Jemaat, 9(1), 120-
138. https://doi.org/10.46445/ejti.v9i1.890

Sinambela, ]. L., Tamba, G., & Sinaga, ]. (2024). Restitusi sebagai Bukti Pertobatan: Studi
Lukas 19 tentang Zakheus dan Relevansinya bagi Koruptor. Jurnal Teologi
Kontekstual Indonesia, 5(2). https://doi.org/10.46445 /jtki.v5i2.897

Situmorang, M., Butar-butar, G. M., Sigiro, A. S., Tarigan, S. A.,, & Silalahi, A. P. (2025).
Hospitalitas Kepemimpinan Kristen: Analisis Kepemimpinan Yesus dalam Injil Lukas.
DUNAMIS: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristiani, 9(2), 977-989.
https://doi.org/10.30648/dun.v9i2.1661

Soegianto, S. (2024). The Relationship between the Gospel and Culture: A Theological
Analysis and Social Perspective in a Contemporary Context. Theological Journal
Kerugma, 7(2), 84-92. https://doi.org/10.33856 /kerugma.v7i2.428

Supit, S. (2023). Kontekstualisasi Budaya Mapalus Dalam Pendidikan Agama Kristen:
Menyelaraskan Nilai-Nilai Agama Dengan Kearifan Lokal Dalam Konteks Masyarakat
Mapalus. Didaskalia: Jurnal Pendidikan Agama Kristen, 4(1), 59-68.
https://doi.org/https://doi.org/10.51667/djpk.v4i1.1360

Talan, Y. (2020). Sinkritisme dalam Gereja Suku. Permata Refflesia.

Talan, Y. E. (2019). Mengkaji Bahaya Sinkretisme dalam Konteks Gereja. SESAWI: Jurnal
Teologi Dan Pendidikan Kristen, 1(1), 43-54. https://doi.org/10.53687 /sjtpk.v1i1.5

Taruk La’bi, D. Parura, M., & Mari'pi, Y. (2023). Melihat Sikap Hospitalitas Kristen
Berdasarkan Analisis Teologis Lukas 10:25-37 Dan Implikasinya Terhadap Upaya
Pencegahan Konflik Agama Di Indonesia. Voice of Hami: Jurnal Teologi Dan
Pendidikan Agama Kristen, 6(1), 15-23. https://doi.org/10.59830/voh.v6i1.94

Trisna, R. P. (2020). Kaum Marginal Dalam Injil Lukas Dan Kisah Para Rasul. Pneumata:
Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 2(2).
https://sttbi.ac.id/journal/index.php/pneumata/article/view/125

Tumanggor, R. 0. (2021). Inkulturasi Iman Kristen dalam Konteks Budaya Batak: Suatu
Tinjauan Misiologis. The New Perspective in Theology and Religious Studies, 2(2),
37-48. https://doi.org/10.47900/nptrs.v2i2.40

Volf, M. (1996). Exclusion and Embrace: A Theological Exploration of Identity, Otherness,
and Reconciliation. Abingdon Press.

William, B. (2015). Pemahaman Alkitab Setiap Hari. BPK Gunung Mulia.

Copyright© 2025; DANUM PAMBELUM: Jurnal Teologi dan Musik Gereja



